
What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 1/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Das Flurgespräch als ethnographisches
Feld

Die  Gleichzeitigkeit von Homogenität und Diversität

Wir sind vier wissenschaftliche Mitarbeiter*innen und/oder Doktorand*innen an
der Uni Köln.[1] In dieser Hinsicht besteht eine gewisse Nähe zum Blog, dessen
Initiator*innen und den Debatten, die sich abseits des Blogs aus den bisherigen
Beiträgen ergeben haben. Gleichzeitig war die Reichweite der Debatte um die
Umbenennung der DGV selbst in Köln beschränkt. So haben einige
Mitarbeiter*innen des Instituts für Ethnologie der Universität Köln erst vom
‚Umbennungsstreit‘ und Blog erfahren als ein entsprechender Hinweis auf der
Facebook-Seite des Instituts veröffentlicht wurde. Sechs Monate nach der
Entscheidung.

Nach und nach stellten sich uns einige kritische Fragen: Wer diskutiert da eigentlich?
Mit wem? Und vor allem: Über was? Weiter zugespitzt: Handelt es sich bei der
Debatte um eines der viel diskutierten Filterblasen-Phänomene, die vermeintliche
Relevanz und Öffentlichkeiten erzeugen, wo gar keine existieren und lediglich durch
einen kleinen Kreis ‚besorgter Akteur*innen‘ gepusht werden? Etwas ernster
gewendet: Uns schien die Debatte erstaunlich homogen. Homogen zum einen im
Sinne ihrer ablehnenden Positionierung gegenüber der Umbenennung als solcher.
Und zum anderen homogen, erschreckend homogen, in Hinblick auf den Status der
Beitragenden: überwiegend professoral, etabliert, männlich und weiß.

Neben der Homogenität in der ablehnenden Haltung waren es auch die repetitiven
fachgeschichtlichen Belehrungen (Kohl 2017, Geisenheimer 2018, Streck 2018), die
Gleichförmigkeit der Argumentationslinien sowie die teils problematischen
Rhetoriken (näher dazu weiter unten), die uns motivierten, zusammenzukommen
und uns mit der Debatte um die Umbenennung auseinanderzusetzen.



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 2/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Die omnipräsente Suche nach der Herkunft der Fachbezeichnung, als von uns
gelesener Versuch den Kern der ‚deutschen Ethnologie‘ zu bestimmen, hinterließ
beim Lesen einen faden Beigeschmack. Ist dies die Debatte, die wir führen wollen
würden? Kann es im Sinne eines „Vielnamenfaches“ (Hess & Schwertel 2013) sein, die
„Pragmatik von Sprachspielen“ (Widlok 2018) und damit eine der Stärken der
Völkerkunde_Ethnologie_Sozial- und Kulturanthropologie über Bord zu werfen?
Mitnichten sollte sich unserer Meinung nach die Debatte im Labyrinth der
Herkunftssuche der konzeptionellen ‚deutschen Ethnologie‘ verlaufen. Oder aus
Sorge vor einem Identitätsverlust lediglich identitätspolitische Belange ausgehandelt
werden. Und geht es bei jenem Bestimmungsversuch denn überhaupt noch im ganz
eigentlichen Sinne um eine Diskussion über die Umbenennung oder wird gar
vielmehr um vorherrschende Fach- und Selbstverständnisse und um eine gehörige
Portion wissenschaftspolitische Deutungshoheit gerungen?

Die Debatte um die Umbenennung hat bei uns weiterführende Fragen und vor allem
Fragen nach Relevanzen hervorgerufen. Uns schien jedenfalls, dass sich an dieser
Debatte Positionen und Themenfelder ablesen lassen, deren Diskussion um einiges
relevanter, konstruktiver und interessanter sein könnte als die Einengung auf eine
bloße Namensfrage. Insofern sahen und sehen wir nach wie vor in der Debatte ein
beträchtliches Potential. Mit diesem multiperspektivischen Beitrag wollen wir unsere
Eindrücke für mögliche und notwendige weitere Impulse und andere Aspekte teilen.
Wir hoffen damit gleichzeitig eine intergenerationale Perspektive darauf zu eröffnen,
was eine Völkerkunde_Ethnologie_Sozial- und Kulturanthropologie für den
deutschsprachigen Raum sein kann.

Allerdings gleich zwei Klärungen vorab. Erstens beantworten wir nicht die Frage, wie
die DGV/DGSKA denn nun heißen soll beziehungsweise welcher Name für uns der
angebrachte ist – das mag auf Anhieb etwas verwundern. Wir haben alle individuelle
Positionen dazu, die wir im Zuge dieses Beitrags nicht versuchen wollten, künstlich
zu synthetisieren. Und wir sehen die Chance gerade darin, die Frage nach dem



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 3/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Namen zu erweitern: Was steckt denn nun alles in dieser Namensumbenennung,
oder um näher an dem Titel des Blogs zu bleiben, what’s (in) that name debate?

Zweitens geht es uns nicht um die Frage nach dem ‚richtigen‘ oder ‚falschen‘
Fachverständnis. Wir sehen die Stärke der Disziplin – und hier sind wir mit
Nachdruck einer Meinung – in der (selbst-)reflexiven Vielstimmigkeit.

Anhand seiner bisherigen akademischen Sozialisation beleuchtet Julian Schmischke
die Absurditäten der institutionellen Grenzziehungen zwischen, in seinem Fall,
Ethnologie (Universität Köln) und Kultur- und Sozialanthropologie (Universität
Münster). Simon Holdermann setzt sich mit der DGSKA als Institution auseinander
und fragt danach, was sie ist, für wen sie eigentlich ist und was sie vielleicht sein
könnte. Christoph Lange und Souad Zeineddine stellen sich aus unterschiedlichen
Perspektiven und Positionierungen die Frage nach der Verstrickung von
Wissenschaft, Politik und gesamtgesellschaftlichen Diskursen.

Mit diesem Beitrag wollen wir uns auch gegen den Vorwurf der
‚Geschichtsvergessenheit‘ und der politischen Verblendung (Kohl 2017, Haller 2018)
positionieren. Zum einen betrachtet Souad Zeineddine in ihrem Beitrag den Vorwurf
der ‚Geschichtsvergessenheit‘ als eine Rehabilitationsstrategie, die tendenziell
problematische Konnotationen und Implikationen mit sich bringt. Hierbei verweist
sie auf die problematischen Diskursfelder, in denen sich der eine oder andere Beitrag
tummelt.  Zum anderen thematisiert Julian Schmischke in seinem Beitrag die
auffällige Abwesenheit einer dezidiert ‘deutschen’ Fachgeschichte in den Curricula
unterschiedlicher Institute entlang seines Studienweges und verbindet seinen
Befund mit den institutionellen Verortungen einer spezifisch gelehrten

Völkerkunde_Ethnologie_Sozial- und Kulturanthropologie. Unterschiedliche
Positionierungen und Sozialisierungsprozesse, akademischer wie
außerakademischer Couleur, führen zu diversen Lehren, die aus der Geschichte
gezogen werden können. Während für Karl-Heinz Kohl die Zukunft der Ethnologie in
der Vergangenheit liegt (Kohl 2013), heißt es für uns, aus der Vergangenheit zu



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 4/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

lernen, um eine Völkerkunde_Ethnologie_Sozial- und Kulturanthropologie zu
praktizieren, die nicht nur die methodologischen Herausforderungen des 21.
Jahrhunderts stemmen kann, sondern auch die politischen. In diesem Sinne liegen
die Zukünfte der Völkerkunde_Ethnologie_Sozial- und Kulturanthropologie in der,
beziehungsweise den Gegenwart(en), bei stetiger Vergegenwärtigung der – für das
individuelle Forschungsthema relevanten – Vergangenheit(en).

 

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld

Wir haben uns in den letzten Monaten diverse Male zum gemeinsamen Schreiben
und Diskutieren getroffen. Allerdings hat uns die Debatte um die Umbenennung seit
dem Launch des Blogs im April 2018 alltäglich begleitet. Mit dem Öffentlich-Werden
des so genannten #hautalk um das “Journal of Ethnographic Theory”, haben sich
unsere Diskussionen um die Umbenennung auf die akademischen Strukturen
erweitert und zugespitzt. Eine zeitlang gehörte es zu unserer Morgenroutine, täglich
einen neuen Link und Kommentare zu einem Blog-Beitrag oder zu den aktuellen
Entwicklungen aus der #hautalk-Debatte im Email-Postfach bzw. im gemeinsamen
Messenger-Gruppenchat zu haben. Es verging kaum ein Mittagessen oder eine
Kaffeepause, ohne dass über die Fragen diskutiert wurde, die die
Umbenennungsdebatte und #hautalk bei uns hervorgerufen hatten. Auch kurze
Flurbegegnungen wurden meist mit aphoristischen Anmerkungen oder knappen
polemischen Spitzen zu diesem Thema angereichert, die schließlich teils in
verstetigten Insider-Witzen ihre Etablierung fanden.

Der Titel unseres Beitrags ist ein Ergebnis der Diskussionen, die die Beschäftigung
mit der Umbenennungs-Debatte bei uns ausgelöst haben, nämlich die nachhaltige
Verständigung darüber, was wir als Ethnolog_Anthropolog*innen eigentlich tun, wie
wir uns selbst als Forschende und unsere Disziplin verstehen. Die Idee entsprang
vielen hitzigen wie wertschätzenden Diskussionen über die Frage, wo der Raum liegt,



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 5/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

in dem sich die Möglichkeit zur ‚radikalen Fremdheitserfahrung‘ konstituiert bzw. in
dem diese hergestellt und erlebt werden kann. Schließlich ist es diese
Fremdheitserfahrung, die als epistemologische Haltung die ‚klassische Ethnologie‘
charakterisiert hat. Aber sind Fremdheitserfahrungen im 21. Jahrhundert noch eine
epistemologische Notwendigkeit der ethnologischen_anthropologischen
Wissensproduktion, wie so viele Lehrbücher uns immer noch vermitteln wollen.
 Sind die Erfahrung von Fremdheit und der ausgedehnte Feldforschungsaufenthalt
als Schlüssel für erfolgreiche ethnographische Forschung noch zeitgemäß? Kann
man sich in Zeiten digitalisierter Austauschformen und fragmentierter
Öffentlichkeiten überhaupt noch vollständig in eine ‚fremde Kultur‘ versenken? Gibt
es ‚das Feld‘ im klassischen Sinne noch? Oder sind es die klassische Feldforschung
und das klassische Feld selbst, die gegenwärtig virtuell werden? Soll die
‚Fremdheitserfahrung‘ als epistemologische Haltung oder heuristisches Werkzeug
erhalten werden, muss man sich indes darüber verständigen, inwiefern die Qualität
und Produktivität der Erfahrung bestimmbar oder konstitutiv sein kann. Wie
unterscheidet sich die Befremdung als laienhafte Beobachter*in sozialer Praxen in
den Feldern der STS und in den Laborstudien von traditionellen
Feldforschungskontexten? Was ist etwa mit der Befremdung, die ‘neue’
Promovierende erfahren, wenn sie neu in bestehenden wissenschaftlichen
Arbeitskulturen ankommen? „Es ist tendenziell ein ermüdendes Gefühl, wieder an dem

Punkt zu sein, politische, theoretische, methodologische und positionierungsbezogene

Fragen von Grund auf neu auszuhandeln. Das (Kennen-)Lernen von Dynamiken, Codes

und Praktiken des neuen Arbeitskontextes ist anstrengend aber auch lehr- und

erkenntnisreich“.[2]

Wenn Christoph Lange in seinem Beitrag den Blick von ‚Innen‘ nach ‚Außen‘
beschreibt, dann beschreibt er einen Prozess, der auf uns alle zutrifft. Über die
Auseinandersetzung mit den bisherigen Debatten (dem ‚Außen‘), haben wir nicht nur
alle mehr über die Fachgeschichte der ‘deutschen Ethnologie’ und ihre Fallstricke
gelernt, sondern auch voneinander in dem Sinne, als dass wir uns mit unseren



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 6/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

grundlegend unterschiedlichen, außer- und innerakademischen Positionierungen
auseinandergesetzt haben. Wir haben uns also einem ‚Innen‘ angenähert, sprich,
unser eigenes Schreibkollektiv in seiner Heterogenität kritisch, aber gleichzeitig
konstruktiv unter die Lupe genommen: Wo kommen wir her? Was ist unser
Verständnis von Völkerkunde_Ethnologie_Sozial- und Kulturanthropologie? Wie
politisch dürfen wir sein? Was ist die politische Relevanz unseres Vielnamenfaches?
Und nicht zuletzt haben wir uns auf zwischenmenschlicher Ebene kennengelernt.
Zusammenfassen ließe sich: Wir sind von dem ‚Außen‘ (Der Blog) ins ‚Innen‘ (unsere
Auseinandersetzungen mit den jeweils individuellen Perspektiven auf, sowie
Erwartungen und Wünschen an das Fach) gegangen und nun mit diesem Beitrag
wieder ins ‘Außen’ zurückgekehrt. Eine Bewegung, die für uns einen festen
Bestandteil des ethnologischen_anthropologischen Forschens darstellt. Und da dies
alles im Research Lab, auf den Fluren der a.r.t.e.s. Graduate School for the
Humanities Cologne und des Instituts für Ethnologie vonstatten ging, begreifen wir
die Flurgespräche als ethnographisches Feld.

* * *

 

Ein „und“ – endlich?!
Julian Schmischke

Dieser Blog stellt die Frage „Wofür steht die Umbenennung“. Die bisher
veröffentlichten Beiträge scheinen überwiegend der Auffassung zu sein, dass die
Umbenennung vor allem dafür steht, dass ein paar zu hippe Berliner und vor allem
der „historisch blinde“ (Haller 2018) Nachwuchs bzw. „jüngere und sich jung fühlende
Menschen“ (Bierschenk 2018) sich gegen die Anerkennung der historischen
Verflechtung der Begriffe in Deutschland und für einen Anschluss an, um nicht zu
sagen: für Unterwerfung unter internationale Diskurse und Arbeitsweisen



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 7/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

entschieden haben. Diese Bedenken kann ich nachempfinden. Jedoch bin ich der
Ansicht, dass die Situation etwas zu dramatisch beurteilt wird. Ich will auch
festhalten, dass die vorgelegten Einblicke in die Fachgeschichte mich angeregt
haben, meinen durch die Umbenennung hervorgerufenen Enthusiasmus zu
reflektieren. Viele Verflechtungen waren mir tatsächlich nicht präsent.

Dennoch steht meiner Ansicht nach die Umbenennung auch für anderes.

Um es transparent zu machen: Ich bin einer dieser Studierenden, der dem Aufruf
gefolgt ist, zur Tagung 2017 in die DGV einzutreten, um an der Abstimmung
teilnehmen zu können. Hätte mich nicht eine Kommilitonin, die nach Berlin vernetzt
ist, auf diesen Tagesordnungspunkt aufmerksam gemacht, wäre ich vielleicht nicht
dabei gewesen. Obwohl ich bereits die DGV Tagung 2015 besucht hatte, hatte ich
bisher keine Notwendigkeit dafür gesehen, der Fachgesellschaft beizutreten,
schließlich wollte ich bisher noch keinen Vortrag halten. Ebenfalls wollte ich nicht
beitreten – und das lag auch am Namen. Ich habe für die Umbenennung weg von
Völkerkunde gestimmt und auch für die Umbenennung in Sozial- und
Kulturanthropologie.

In den Flur- und anderen Gesprächen, die zu diesem Beitrag geführt haben, wurde
deutlich, dass unsere Erfahrungen des Ethnologie-Studierens viel heterogener
waren als in den bisherigen Beiträgen deutlich wird. Hier wird meiner Ansicht nach
auf einen Kanon referiert, der sich dadurch auszuzeichnen scheint, dass
Fachgeschichte, und vor allem die Strömungen und Debatten innerhalb des
deutschsprachigen Raumes, sehr stark im Curriculum vertreten sei. Jedoch ist das
nicht unsere Erfahrung. Und dies möchte ich im Folgenden kurz an unseren und vor
allem meinen Studienerfahrungen aufzeigen.

Die Autor*innen dieses Beitrags studierten Ethnologie, Kultur- und
Sozialanthropologie, Kulturwissenschaft und Transkulturelle Studien gepaart mit
den Zweit-, Neben- und Komplementärfächern Arabistik, Religionswissenschaften



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 8/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

und Ökonomik. Ergänzt um Ausflüge in angrenzende Disziplinen, teils obligatorisch
im Rahmen von „Allgemeinen Studien“ oder „General Studies“, oder gar aus
individuellem Interesse, und auch nicht zu vergessen die studien- und
feldforschungsbedingten Auslandsaufenthalte.

Während meiner Bachelor-Tage, wohlgemerkt des „B.A. (2-Fach) Kultur- und
Sozialanthropologie und Ökonomik“ (ja manche von uns sind mit solchen,
unpraktischen Bezeichnungs-Ungetümen akademisch sozialisiert worden) an der
Uni Münster gab es gar keine Veranstaltung zur Geschichte der deutschen
Ethnologie. In den einführenden Vorlesungen wurde die Gründungskonstellation auf
Tyler und Morgan, Malinowski und Radcliffe-Brown, und natürlich auch Lévi-Strauss
eng geführt. Dass Marx, Weber und Durkheim ebenfalls wichtig für die Ethnologie
waren, lernte ich erst später dazu.

Münster weist allerdings, wie Thomas Widlok in seinem Beitrag (Widlok 2018) bereits
angedeutet hat, in dieser Hinsicht eine besondere Konstellation auf. Hier stemmen
zwei Einrichtungen – das Seminar für Volkskunde/Europäische Ethnologie und das
Institut für Ethnologie – den BA-Studiengang KuSA, der nur gleichberechtigt mit
einem zweiten Fach studiert werden kann. Um diese institutionelle Spaltung
zumindest in den persönlichen Beziehungen zu minimieren, wurden die
Einführungsvorlesungen in den ersten beiden Semestern von zwei Professor*innen
von je einem der Institute im Dialog gehalten. Die uns vermittelte Arbeitsteilung
schrieb die Ethnologie auf die Untersuchung von „Schamanen im Regenwald“ und
die Volkskunde auf die von „Bauern in den Alpen“ fest – fachgeschichtlich gesehen
natürlich. Im Verlauf des Studiums musste die Unterscheidung jedoch
zusammenbrechen und es wurde zunehmend klarer, dass diese holzschnittartige
Trennung heute nicht mehr als identitätsstiftend angesehen werden kann. Betont
wurde im nächsten Satz aber stets, dass die Art und Weise des Erkenntnisgewinns –
das ethnographische Feldforschen im Modus der teilnehmenden Beobachtung – die
beiden Disziplinen eng verbinden würde (vgl. auch Bollig 2013: 167f). Silke Meyer



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 9/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

(„Volkskundlerin/Kulturanthropologin“) und Guido Sprenger
(„Ethnologe/Sozialanthropologe“) bringen dies in einem Beitrag auf den Punkt:

„Die Kultur- und Sozialanthropologie verstehen wir hier als den
gemeinsamen Grund der Volkskunde- wie der Ethnologie [Völkerkunde].
Diese zwei Fächer unterscheiden sich in ihrer historischen Entwicklung,
ihren traditionellen Themen und teilweise auch in ihren theoretischen
Interessen. Dennoch haben die letzten Jahrzehnte zu einer faktischen
Annäherung der Fächer geführt, auch wenn diese auf dem Gebiet der
Institutionen durchaus nicht immer gang und gäbe ist: Volkskunde und
Ethnologie haben weiterhin getrennte Institute, Berufsverbände,
Publikationsforen und Kongresse, und eine solche Trennung erscheint auch
für die Zukunft wahrscheinlich und hochschulpolitisch wünschenswert“
(Meyer & Sprenger 2011: 204).

So kam ich also als halber Kultur- und Sozialanthropologe in Köln an. In Münster
hätte ich mich für eine Spezialisierung im M.A. Social Anthropology am Institut für
Ethnologie entschieden, um endlich ein ganzer Ethnologe zu werden. Aber aufgrund
der thematischen Schwerpunkte entschied ich mich allerdings für einen
Standortwechsel. An der Universität zu Köln wurde mir jedoch im Rahmen des
Immatrikulationsprozesses klar gemacht, dass mich meine bisherige Ausbildung
bestenfalls zu einem Viertel-Ethnologen machen würde. Nachdem ich zunächst eine
Absage für den M.A. (1-Fach) Ethnologie bekam, weil ich nicht genügend einschlägige
Veranstaltungen belegt hatte, wurde ich dann auf Nachfrage doch zugelassen. Es
habe sich nur um einen Fehler im System gehandelt. Allerdings war die Zulassung an
Auflagen geknüpft, sodass ich noch drei einführende Vorlesungen aus dem Kölner
B.A. Ethnologie nachholen durfte.

Während meiner Studienzeit in Köln wurde innerhalb von vier Jahren ein Seminar
zur Fachgeschichte der Ethnologie im deutschsprachigen Raum abgehalten
(„Ethnologie in Deutschland“). Nach Aussage des Dozenten sei das Seminar,



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 10/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

gemessen an der Zahl der interessierten Studierenden, „ein Ladenhüter“ gewesen.
Im B.A. Ethnologie in Köln wird zudem einmal im Jahr eine Vorlesung zum „Überblick
über die ethnologischen Theorien“ gehalten. Die Vorlesung zum Evolutionismus und
Diffusionismus in der Ethnologie zu Beginn des 20. Jahrhunderts machte auf die
Arbeit einiger früher deutschsprachiger Ethnologen aufmerksam (Fritz Gräbner,
Bernhard Ankermann, Pater Wilhelm Schmidt, u. a.). Dann wandten wir uns, mit der
Ausnahme der Besprechung der Einflüsse Webers, Marx’ und Engels, wieder der
internationalen Entwicklung zu. Abgesehen von dem offensichtlich geringeren Anteil
an „volkskundlichen Themen“ deckten sich die Inhalte der Vorlesung weitestgehend
mit der Genealogie, die ich in Münster kennengelernt hatte. Und so schien mir der
gemeinsame Grund überaus präsent. In der institutionalisierten Realität allerdings
wurde ich auf eine deutliche Grenze hingewiesen.

Es drängt sich die Frage auf, ob diese Studienerfahrung für unsere Zeit
verallgemeinerbar ist.  Vielleicht nicht umfänglich. Aber ich denke dennoch, dass
Studierende die an mehr als einer Universität studiert haben, oder sich zumindest
über Studienangebot im deutschsprachigen Raum informiert haben, aufgefallen ist,
dass sich hinter sehr verschiedenen Namen recht ähnliche Inhalte verstecken.
Außerdem frage ich mich, ob diese Erfahrung historisch spezifisch ist. Wenn ich mir
die Listen von studierten Fächern aus Zeiten des Magisters, als man scheinbar, ohne
mindestens drei andere Fächer kennengelernt zu haben, keinen Abschluss
bekommen konnte, so ansehe (vgl. z. B. Widlok 2018) – vielleicht nicht.

In Flurgesprächen, oder auch Gesprächen auf der Wiese oder im Feld, ist es meine
Erfahrung, dass die Bezeichnung dessen was ich tue, an der Universität studiere,
ohnehin immer erklärungsbedürftig ist. Fast unabhängig davon, für welche
Komposition aus meinem inzwischen anverwandelten Repertoire ich mich
entscheide.

Während ich mich früher gerne als Kultur- und Sozialanthropologe vorgestellt habe,
musste ich diese Selbstbezeichnung in den Kölner Jahren überdenken. Die Welt



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 11/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

schien in Köln klar geordnet: Eigentlich gibt es nur die Ethnologie und im Ausland
heißt sie eben ein bisschen anders. Auch wenn die englische Übersetzung der
Institutsbezeichnung Department of Social and Cultural Anthropology ist. Trotz
anfänglichen Haare-Sträubens begann ich mich Ethnologe zu nennen, wobei mir das
bis heute Unbehagen bereitet. Allem voran die unter Studierenden gerne verwendete
Kurzform „Ethnos“.

Allerdings ließ sich das Fach Ethnologie für mich oft nicht ohne einen Hinweis auf
den früheren Namen Völkerkunde erklären. Zudem kam es nur zu oft vor, dass
Gespräche mit Außenstehenden wie folgt verliefen.

Sie: „Und womit beschäftigst du dich?“
Ich: „Ich studiere Ethnologie.“
„Ahja, das klingt ja spannend.“

„Das ist es auch! Hast du schon mal davon gehört?“
„Hmm, nein eigentlich nicht.“

„Und was meinst du worum es darin geht?“
„Öhm, keine Ahnung um ehrlich zu sein.“

Deswegen bin ich nun dazu übergegangen, die Ethnologie als „Transnationale
Gesellschaftswissenschaft“ vorzustellen. Darunter können sich meine
Gesprächspartner*innen zumindest grob etwas vorstellen. Mir geht es in diesen
Interaktionsmomenten um ein interessement (Callon 1986, Star & Griesemer 1989)
der Menschen um mich herum, für das Fach, von dem ich denke, dass es wichtig ist
und zukünftig auch noch wichtiger werden wird. Für mich persönlich eignet sich
dafür eine Fachbezeichnung besser, mit der ich Außenstehenden vermitteln kann,
worum es den Menschen in meinem Fach geht. Sozial- und Kulturanthropologie
erfüllt diesen Zweck für mich deutlich besser als Ethnologie und führt für mich zu
anregenderen Diskussionen.

Unsere Arbeitsgruppe in Köln befasst sich grundlegend mit Transformationen des



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 12/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Lebens. Wir stellen uns die Frage, wie Transformationen aus den Handlungen und
Praktiken der Akteure hervorgebracht werden. Viele bisherige Beiträge scheinen
davon auszugehen, dass sich diejenigen, die für die Umbenennung stimmten, von
irgendwas haben bezaubern lassen, um nicht von verblenden zu sprechen, sodass die
spezifische Begriffsgeschichte einfach weniger stark gewichtet wurde. In diesem
‚Wie können die nur!‘  schwingt mit, dass offenkundig nicht logisch überlegt und
abgewogen wurde, denn sonst wäre die Abstimmung ja anders ausgegangen. Wäre es
aber nicht auch möglich, dass persönliche Erfahrungen der Abstimmenden sie dazu
bewegt haben, ihre Stimme für eine Umbenennung abzugeben?

„Die Erfahrungen der Akteure mit ‚der Welt‘, bevor diese durch
Konventionen zur Realität gemacht wurde, decken sich nicht mit der Realität
der Konventionen, weil letztere meist der Entwicklung gesellschaftlicher
Verhältnisse hinterherhinken und so bisweilen als willkürlich erscheinen.
Weiterhin kann Erfahrung Konventionen deshalb nur zum Teil bestätigen,
weil Konventionen immer nicht-intendierte Folgen haben und
widersprüchliche Komplexitäten hervorbringen. Schließlich lässt sich in
nahezu jeder Situation auf mehrere, teils divergierende Konventionen
zurückgreifen“ (Rottenburg 2013: 71).

In unserer akademischen Praxisgemeinschaft scheint es für Studierende nicht
zentral gewesen zu sein sich mit der Fachgeschichte der Ethnologie
auseinanderzusetzen. Wenn man auf vorangegangene Fachdebatten zurückblickt,
wie beispielsweise die zwischen den Substantivisten und den Formalisten in der
Wirtschaftsethnologie, scheint es nicht ungewöhnlich für die Disziplin, gewisse
Diskussionen für eine Zeit unberührt zu lassen. Oder zumindest nur in Teilen
aufzugreifen und neu zu arrangieren (Hann & Hart 2011: 72f). Aber wie beispielsweise
die erneute Rezeption von Karl Polanyi nach der Krise 2008 gezeigt hat (Hann & Hart
2011: 71), ist dies kein ‚Todesurteil‘. In diesem Sinne sollte die  Debatte in diesem Blog
den Anstoß dazu geben, einen neuen Zugang zur Fachgeschichte der Ethnologie im



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 13/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

deutschsprachigen Raum zu erarbeiten. Idealerweise auch mit der Erarbeitung eines
einschlägigen Kanons und didaktischen Vorschlägen.

Der für mich konsequenteste – und im Lichte dieser Debatte bedeutsamste –
Bestandteil der neuen Bezeichnung unserer Fachgesellschaft scheint mir das „und“.
So wie ich das Fach bisher verstanden habe hätte es „die Ethnologie“ ohne
Inspiration von außen nicht weit gebracht. Und auch ohne interne Debatten hätte
sie es nicht weit gebracht. Wenn sich Mitglieder der Fachgesellschaft entscheiden
möchten, in Selbst-Bezeichnungen das Potential für eine fachinterne
Erinnerungskultur zu sehen, warum dann nicht in diesem Bestandteil?

* * *

 

DGWTF?!
Simon Holdermann

Um herauszufinden, inwiefern mich die Debatte etwas angeht, frage ich mich, was
genau die DGV/DGSKA ist, bzw. für wen sie ist. Das stellt mich vor ein nicht
unerhebliches Problem: Wie schaffe ich es, eine solch grundsätzliche Einlassung mit
Fragen zu Notwendigkeit und Sinnhaftigkeit der Fachvereinigung zu verbinden, ohne
entweder als naiv, anmaßend oder ahnungslos abgestempelt zu werden? Und sollte
ich es ernst nehmen, wenn ein Kollege zu unserer Entscheidung, als Schreibkollektiv
einen Beitrag zur Umbenennungsdebatte zu verfassen, mit schelmischem Grinsen
sagt: „Sehr gut! Ich sehe gerne aus nächster Nähe zu, wie ihr eure weitere Karriere
zerstört“ – aber welche Karriere eigentlich? Und wie hängt die DGSKA damit
zusammen?

 



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 14/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Ein Paragrafenritt auf der Suche nach den Mitgliedern

Ich promoviere im Fach Ethnologie. Allerdings habe ich bislang noch keine DGV
Tagung besucht. Ich bin sogar noch kein ganzes Jahr Mitglied, habe den Mitglieds-
Antrag erst nach meinem Feldforschungsaufenthalt gestellt. In gewisser Weise als
Teil des Prozesses, meine erhobenen Daten auszuwerten und aufzubereiten – also
als Teil des wissenschaftlichen Arbeitens, oder besser: der akademischen
Professionalisierung. Aber wieso eigentlich? Die Fachvereinigung war in meinem
Studierendenalltag nicht präsent und ist es in meinem Alltag als Doktorand
eigentlich auch nicht viel mehr. Aber es scheint der notwendige und wichtige Schritt
zu sein, um als ‚richtige*r‘ Wissenschaftler*in im akademischen Betrieb laufen zu
lernen – und auch seine Forschungsergebnisse auf fachinternen Veranstaltungen
vorstellen und diskutieren zu können. EASA Mitglied musste ich ja ebenfalls werden,
um auf der Konferenz überhaupt vortragen zu können.

Hier könnte meine Erkundung darüber, was und für wen die DGV/DGSKA ist, schon
schließen. Das wäre dann neben einer etwas fragwürdigen Selbstoffenbarung
allerdings auch ein recht funktional-karrieristischer Bestimmungsversuch. Eigentlich
möchte ich auf etwas anderes hinaus – etwas, das sich durch die bisherigen Beiträge
zur Umbenennungs-Debatte für mich als Frage aufdrängt: Wann und wie ist man
eigentlich Teil dieser Fachvereinigung? Ab wann sehe ich mich selbst (und natürlich
vice versa andere mich) als vollwertige*n Ethnolog_Anthropolog*in? Gerade, wenn
ich doch immer noch irgendwie ‚in der Ausbildung‘ bin? Bin ich DGSKA-Mitglied,
wenn das Selbstbewusstsein und Selbstverständnis stimmt, oder ist sie doch eher
eine Vereinigung von Etablierten? Was bringt mir diese Vereinigung eigentlich?

Ich schaue mir zunächst die Selbstbeschreibung der Fachvereinigung DGSKA an und
frage mich, was der Begriff „Fachvereinigung“ genau bedeutet. Wikipedia hat
jedenfalls keine Antwort. Man könnte wahrscheinlich auch Fachverband sagen. Also
eine besondere Form eines Interessenverbands. Oder aber ein Berufsverband? Denn
immerhin gibt es „formale Bedingungen“, an die die Mitgliedschaft geknüpft ist,



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 15/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

nämlich an den Nachweis über eine einschlägige fachliche Ausbildung. Als
vereinsrechtlicher Laie scheint mir die Bezeichnung Berufsverband daher ebenfalls
passen zu können. Nun heißt es aber Fachvereinigung. Ich möchte keine
spitzfindigen Begriffsspielereien veranstalten. Doch finde ich interessant, ob die
Fachvereinigung nun eher in Richtung eines Interessen- oder eines Berufsverbands
tendiert, weil das einen entscheidenden Unterschied im Verständnis des Vereins und
im Selbstverständnis der Mitglieder zur Folge haben dürfte: Wer darf Mitglied sein,
Stimmrecht besitzen, für wen bringt diese Vereinigung eigentlich was genau?
Wissenschaft als Beschäftigung oder Beschäftigung aus wissenschaftlichem
Interesse vs. Wissenschaft als Beruf?

Zur Klärung konsultiere ich die Satzung, die festschreibt:

§1 Name und Aufgaben der Gesellschaft
1. Die Deutsche Gesellschaft für Sozial- und Kulturanthropologie e.V.
(DGSKA) ist eine Vereinigung von Sozial- und Kulturanthropolog_innen bzw.
Ethnolog_innen und an der Sozial- und Kulturanthropologie bzw.
Ethnologie interessierten Personen und Institutionen, die der Förderung der
Wissenschaft dient.

§5 Ordentliche Mitglieder
1. Die ordentlichen Mitglieder gleich welcher Nationalität müssen sich als
Sozial- und Kulturanthropolog_innen bzw. Ethnolog_innen ausgewiesen
haben. Studierende der Sozial- und Kulturanthropologie bzw. Ethnologie
können nach dem 4. Fachsemester mit Befürwortung zweier ordentlicher,
nichtstudierender Mitglieder ordentliche Mitglieder werden. Sie verzichten
auf das passive Wahlrecht, können eine_n in den Beirat zu delegierende_n
Vertreter_in einer studentischen Arbeitsgruppe wählen und entrichten
einen geringeren Mitgliedsbeitrag.

Also eine Vereinigung für Ethnolog_Anthropolog*innen und Interessierte. Und auch



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 16/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

die Interessierten müssen sich, zumindest wenn sie ordentliche Mitglieder sein
möchten, als Ethnolog_Anthropolog*innen „ausgewiesen“ haben. Damit bleibt noch
Einiges unklar. Offenbar ist man unter vier Semestern noch nicht ausgewiesen.
Danach halb, wenn man die Türsteher-Unterschriften vorlegen kann. Fraglich ist, ob
theoretisch vier Semester Kulturanthropologie/Europäische Ethnologie zählen oder
Sozial- und Kulturanthropologie (was an manchen Instituten ja auch als jeweils zur
Hälfte Ethnologie und Europäische Ethnologie modularisiert angeboten wird).
Gleichzeitig wird die Rolle des Studienabschlusses nicht expliziert. Was sich dann in
Thomas Bierschenks Argumentation so liest, als sei kein Studienabschluss eben auch
keine ausreichende „Ausgewiesenheit“:

„Es ist mir nicht bekannt, wie viele Mitglieder der DGV überhaupt einen
Studienabschluss haben, und wie sich das bei den seit 2015 neu
hinzugekommenen Mitgliedern darstellt. Die Vermutung drängt sich auf,
dass Berliner Studentinnen und Studenten der Ethnologie (jetzt: „Berliner
Kultur- und Sozialanthropologen und –anthropologinnen“), die meisten erst
seit kurzem Mitglied in der Gesellschaft und wahrscheinlich noch wenig mit
dem Fach und seiner Geschichte vertraut, erheblichen Anteil an der
Entscheidung hatten“ (Bierschenk 2018).

Doch selbst das Kriterium des Studienabschlusses würde die Sache nicht vollends
klären; weil, welcher denn? Reicht ein Bachelor oder muss es schon ein Master sein?
Was machen wir mit Zwei-Fach-Bachelor- oder Master-Absolvent*innen? Weil
ethnologische Mindest-Credit-Points abzulehnen sind vielleicht doch erst mit der
Promotion oder als Doktorand*in an einer Uni eingeschrieben? Hier wären dann die
in der Ethnologie_Anthropologie-Promovierenden mit fachfremdem Hintergrund
die letzte Ausnahme, über die sich sicherlich hinwegsehen ließe. Wenn ich mir das
so vor Augen führe, finde ich das etwas schwammige „sich als
Ethnolog_Anthropolog*in ausgewiesen“ haben doch einleuchtender. Es verlagert die
Problematik auf das eigene Selbstverständnis – oder genauer gesagt, auf den



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 17/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

erforderlichen selbstbewussten Umgang damit. Und das ist ja auch ein elementarer
Schritt in der Formierung der eigenen akademischen Professionalität.

 

Das Vielnamenfach im Universitätsbetrieb: noch Elfenbeinturm oder schon
Luftschloss?

Während also die Satzung klar stellt, dass alle ordentlichen DGSKA-Mitglieder
Ethnolog_Anthropolog*innen sein müssen – ab wann man das auch immer so richtig
ist – sagt sie nicht, dass diese auch in der Wissenschaft tätig sein müssen. Als eine
Vereinigung „für die Förderung der Wissenschaft“ klingt das mehr nach
lobbyierendem Interessenverband und weniger nach Berufsverband von
professoralen, bzw. im Wissenschaftsapparat etablierten
Ethnolog_Anthropolog*innen. (Im Übrigen heißt die Vereinigung für Menschen mit
einschlägiger Fachausbildung, die aber außerhalb der Wissenschaft beschäftigt sind
„Berufsverband freiberuflicher Ethnolog_innen e.V.“).

Was heißt „für die Förderung der Wissenschaft“? Und welche Rolle spielt die
Fachvereinigung dabei, die Newcomer auf ihrem Weg in die Wissenschaft zu
integrieren, bzw. sie zu fördern? Zur Grundlage ein kurzer Blick auf einige
einschlägige Verbleibstudien von Studierenden der Völkerkunde_Ethnologie_Sozial-
und Kulturanthropologie: Die Kölner Studie (1997), hält fest, dass „[m]indestens 31
von den insgesamt 239 Absolventen […] irgendwann einmal mit Wissenschaft ihr
Einkommen bestritten [haben]“. Auch die Hamburger Studie (2001) beziffert die
Anzahl der Absolventinnen und Absolventen, die in der Wissenschaft tätig sind, auf
vergleichbare 12,5-12,7%. Allerdings geben sogar 61% an, dass ihre Beschäftigung
insgesamt etwas mit Ethnologie zu tun hätte. Bei der Bonner Studie (2012) für die
„Abteilung für Altamerikanistik und Ethnologie“ zeigt sich, dass sogar „fast ein Drittel
im Bereich von Hochschule und Wissenschaft verbleibt“. Was steht hinter den
Zahlen? Wer sind diese 12-30%, die in der Wissenschaft bleiben? Sind es die besten



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 18/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

oder hartnäckigsten? Würden gerne noch mehr bleiben, können aber nicht, weil sich
für diese nicht die Möglichkeit bietet? Würden gerne viel weniger in der
Wissenschaft bleiben müssen, bleiben aber in Ermangelung an guten
berufspraktischen Alternativen? Und spricht die DGSKA auch für diejenigen, die
nicht in der Wissenschaft bleiben – oder sollte sie es?

Sehen wir einmal von der Frage ab, inwieweit man durch das Studium
berufspraktische Qualifikationen erlangt und bleiben wir für den Moment bei den
Möglichkeiten einer akademischen Karriere. Neben der tieferen Durchdringung des
inhaltlichen Stoffes auf dem Weg der Professionalisierung, wird erwartet,
dass wir als Nachwuchs zunehmend auch  karrieristisch-instrumentell und
strategisch denken – mitunter zu Lasten der ausgiebig-inhaltlichen Beschäftigung.
Exemplarisch hierfür ist das inoffizielle Motivations-Mantra der akademischen
Betreuungsverhältnisse: „Die Bachelorarbeit ist nicht so wichtig, wichtig ist was
danach kommt!“; gefolgt von „die Masterarbeit ist nicht so wichtig, wichtig ist was
danach kommt“; und wiederum gefolgt von „die Promotion: ach, nicht verrückt
machen, wichtig ist, was danach kommt!“ Verständlich ist schon, dass man den
motivierten Early Stage Researchers (EU-Jargon) die Idee eines großen Wurfs, der die
Fachfesten ins Wanken bringt oder revolutionäres wissenschaftliches Potential
besitzt, austreiben oder zumindest entscheidend abfedern muss. Und
selbstverständlich gilt es, sich auch auf die zielführende Machbarkeit einer Arbeit im
Rahmen angebrachter Zeit- und Kapazitätsressourcen zu besinnen. Immerhin ist es
– zumindest zum Teil – auch ‚nur‘ eine qualifizierende Dokumentation darüber, dass
man so langsam sein wissenschaftliches Handwerk versteht – sich also zunehmend
als Ethnolog_Anthropolog*in auszuweisen vermag. Aber dennoch mutet dieser
Zukunftsglaube etwas skurril an, wenn er solche fast schon messianischen Züge
annimmt. Was genau kommt denn danach? Was genau hält das danach für mich
bereit? Welche Zielvereinbarungen und -vorstellungen haben die Betreuer*innen vor
Augen? Junior-Professur: ach, nicht so wichtig, aber danach…!



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 19/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Das danach könnte vielleicht tatsächlich sein motivierend-utopisches Potential
entfalten, brächen nicht in regelmäßigen Abständen – neben den gelegentlich
notwendigen und berechtigten Selbstzweifeln – die sarkastischen Realitäten der
gegenwärtigen Umstände herein. Diese sorgen dafür, dann nur noch leicht ironisch
daran zu glauben, dass man – selbst mit sehr guter Arbeit, die man im besten Fall mit
Begeisterung macht – eines Tages eine sichere Position bekommen kann. Drei
Aussagen möchte ich hier als weitere Beispiele anführen, die mir in meinem
akademischen Werdegang begegnet sind und in meinem Kopf nachhallen. Sie
stammen von Wissenschaftler*innen, die sich in ihrer Disziplin zweifelsfrei als solche
„ausgewiesen“ haben. Inwiefern es sich um Einzelfälle handelt, oder um eine breitere
Symptomatik, mögen andere beurteilen. Erstens wurde ein eigener Artikel, der es in
ein renommiertes Journal geschafft hatte, mit den Worten „ich dachte es gibt
vielleicht Feedback, aber das interessiert eh keinen“ kommentiert. Zweitens ist es
ernüchternd zu sehen, dass selbst ausgezeichnete Wissenschaftler*innen, die auf
dem Karriereweg viel weiter sind, „keine Ahnung“ haben, „ob es klappt, Professor*in“
zu werden. Nicht zu vergessen ist, drittens, die Aussage aus einem
Bewerbungsgespräch: „das ist aber viel Lehre, hatten Sie da nichts Besseres zu tun?“,
die vor Augen führt, wie sehr wünschenswerte und gelebte universitäre Praxis
auseinander zu klaffen scheinen. Was bietet dieser Karriereweg also überhaupt? Es
scheint fast ein bisschen so, als wäre es ratsam an das danach des Zukunftsglaubens
noch ein trotz hinzuzufügen. Hoffen auf ein danach, trotz der Umstände und der
Zweifel an der Perspektive.

Wo spielt die Fachvereinigung also eine Rolle für die Karriere des Nachwuchses oder
zumindest für die  Möglichkeit, die in vielerlei Hinsicht gewinnbringende Erfahrung
ausgedehnter ethnographischer Feldforschung machen zu können? Wo sollte sie
eine noch größere Rolle spielen? Ist die Mitgliedschaft in der Fachvereinigung ein
nächster elementarer Schritt auf der Karriereleiter, die mit einer tatsächlichen, und
nicht nur imaginativen, Perspektive korrespondiert? Bietet die DGSKA eine echte
Austauschplattform für junge Wissenschaftler*innen? Wie füllen



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 20/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Ethnolog_Anthropolog*innen innerhalb, aber auch außerhalb der Wissenschaft, das
Ethnolog_Anthropolog*in-Sein ganz praktisch und individuell für sich aus? Welche
Rahmenbedingungen gelten dafür jeweils und wo sollten bestehende Bedingungen
kritisch hinterfragt werden? Wie sieht es aus, wenn Prekarisierung um sich greift?
Inwiefern könnte die DGSKA hier verschiedene Positionen und Vielstimmigkeit
integrieren; sowie darüber hinaus auf die Chancen für den eigenen Fach-Nachwuchs
einwirken?

Vielleicht sollte die DGSKA mehr Lobbyvereinigung sein und sich einmischen, gerade
in die strukturellen, politischen Fragen der akademischen Zukunftsmöglichkeiten
ihrer jungen Mitglieder*innen, oder die, die es noch werden. Sie könnte sich auch
einmischen in die Belange der Ethnolog_Anthropolog*innen, die gerade nicht in der
Wissenschaft bleiben (wollen oder können). Wieso sollte eine DGSKA-
Lobbyvereinigung sich nicht sogar politisch-gesamtgesellschaftliche Impulse geben
können und so Veränderungsprozesse artikulieren, in die Mehrheitsgesellschaft
reintragen? Würde das über Bande nicht auch eine „Förderung der Wissenschaft“
bedeuten? Dabei sollten die Vorstellungen von Zugang und Teilhabe in nicht nur die
Fachvereinigung, sondern auch tatsächlich in das Fach selbst auf den Prüfstand
gestellt werden – dies DGSKA könnte das moderieren.

Deutlich wird an der Debatte für mich jedenfalls, dass sich die relevanteren
Diskussionen offenkundig außerhalb der Frage nach dem geeigneten Namen der
Fachvereinigung abspielen. Mit der Umbenennung sollen die Weichen für die
Zukunft gestellt werden. Aber gäbe es da nicht eine Reihe von wichtigeren Hebeln,
die bewegt gehörten?

* * *

 

Ein Blick von außen nach innen? – Desinteresse, Unbehagen und notwendige



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 21/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Positionierung
Christoph Lange

Als Absolvent der Ethnologie habe ich mich bisher im deutschsprachigen Kontext
immer als Ethnologe verstanden und bezeichnet. Im Feld, auf Reisen und auf meist
englischsprachigen Konferenzen bin ich stets social anthropologist, seltener cultural

anthropologist. Manchmal, wenn ich mich gegenüber entfernten Familienmitgliedern,
nicht-universitären Freunden, Bekannten oder beiläufigen Begegnungen erklären
muss, werde ich gar, aber nur ganz kurz, zum Völkerkundler, was in der Regel
erstaunlich gut seinen Sinn erfüllt. Diese Fluidität in der professionellen
Selbstbezeichnung erschien mir bisher unproblematisch und niemals als
Identitätsproblem.

Andersherum musste ich ungewollt als Student im Spektrum ironisch-spielerischer
bis hin zu ernstlich schwerwiegenden Anschuldigungen Position beziehen. Die meist
aus dem identitätspolitischen, antirassistischen und postkolonialen Milieu und
Freundeskreis stammenden Anklagen, warfen der Ethnologie und somit indirekt
auch mir, ausgehend vom rassenkundlichen Erbe und der Beibehaltung der
Fachbezeichnung ‚Völkerkunde‘, essentialistisch-rassistische Positionen und
koloniale Verstrickungen vor. Die durch die Studienwahl notwendigen und teils
erzwungenen Alltagsreflexionen und -positionierungen festigten nach und nach eine
persönliche, implizite Verortung der Ethnologie, die auch ohne eine systematische
Aufarbeitung der verworrenen Fachgeschichte auskam, und die mehr einer
Selbstlegitimation für mein Tun in einem grundsätzlich politisierten Freundes- und
Bekanntenkreis entsprach.

Noch zu Beginn der Umbennungsdebatte und den oben beschriebenen
Flurgesprächen war ich überzeugt, diese selbstkritische und individuelle
Auseinandersetzung mit der Ethnologie sei völlig ausreichend. Über die
Entscheidung, die zerstrittenen Positionen und Empörungen blieb mir nur ein
unbeteiligtes Lächeln: Weder war/bin ich Mitglied in der DGSKA, noch sind die



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 22/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Mobilmachung und Umbenennungskampange im Vorfeld der Abstimmung bis zu mir
vorgedrungen. Außer der mir gelegentlich mitgeteilten, fast drohenden Konsequenz,
dass, wenn ich weiter im Fach aktiv arbeiten und forschen will, ich über kurz oder
lang in die DGSKA eintreten und mich präsentieren muss, verband ich nicht viel mit
der Gesellschaft. Vermutlich ist meine Distanz zur DGSKA sogar als Abwehr gegen
diesen latent anbiedernden Opportunismus zu verstehen. In wirklich wahrnehmbare
Erscheinung trat die „gelehrte Gesellschaft, die keine mehr ist“ (Blogbeitrag
Vermeulen, 29.06.2018), jedenfalls erst mit den Unruhen, die die Entscheidung vom
letzten Herbst gebracht hat. Im Zuge unserer Flurgespräche wandelte sich meine
naive Störrischkeit mit zunehmender Brisanz der Vorwürfe in eine erneut
empfundene Notwendigkeit zur Positionierung, die mir und uns jedoch erstaunlich
schwer fiel. Natürlich auch befördert durch meine momentane Anstellung als
Mitarbeiter am Kölner Institut für Ethnologie und die damit verbundene
Verantwortung in der Lehrtätigkeit, aber primär durch unsere anhaltenden
Diskussionen, schlich sich die unwohlige Erkenntnis ein, dass ich, ob ich es mag oder
nicht, mittendrin in der Debatte steckte und ein wenig Alltagsreflexion und
distanziert, unbeteiligtes Lächeln längst nicht mehr genügen. Vielleicht soviel zur
persönlichen Verortung und gedanklichen Genese.

Das Folgende ist weniger als Beitrag oder Ergänzung zu den in diesem Blog bereits
versammelten ethnologischen und fachgeschichtlichen Ausführungen und
Positionierungen zu verstehen, sondern eher als Versuch, der teils zu sonoren
Homogenität etwas entgegen zu setzen. Stattdessen möchte ich genau diese direkte
Erfahrung der letzten Monate thematisieren: Wie sich ein grundsätzliches
Desinteresse gegenüber der gesamten Umbenennungsdebatte, erst in ein tiefes
Unbehagen gegenüber der eigenen Indifferenz und Unwissenheit umgeschlagen ist
und schließlich in unsere konstruktiven Diskussionen, Auseinandersetzungen und
den hier vorliegenden Beitrag mündete.

Vielleicht könnte man diese persönliche Konversionserfahrung als einen generellen



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 23/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Aufruf zum Perspektivwechsel verstehen; vielleicht auch als das Bedürfnis, den von
mir in manchen Blog-Beiträgen als übermäßig polemisch und unnötig belehrend
vorwurfsvoll empfundenen Positionen, eine optimistische und konstruktive
Perspektive entgegensetzen zu wollen.

Wie unsere konkreten und persönlichen Beispiele zeigen und unterstreichen
möchten, hat die Debatte um die Umbenennung selbst, einerseits zu einer positiven
Auseinandersetzung und konstruktiven Verhandlungen darüber geführt, was es für
uns heißt, Ethnologie, Sozial- und Kulturanthropologie im Jahr 2018 zu betreiben.
Und nicht jeder vermeintliche Paradigmenwechsel muss dramatisch als ritueller
Königsmord – ob schlampig ausgeführt oder nicht, ist dabei egal – inszeniert oder
empfunden werden. Andererseits, und wie von vielen der Beitragenden bereits
formuliert, werden in der Debatte um die Umbenennung weit größere
Transformationsprozesse im Fach, der Wissenschaft und Gesellschaft offengelegt
und ausgehandelt, als ‘lediglich’ das Alleinstellungsmerkmal und die Relevanz einer
sonstwie gearteten ‘deutschen Ethnologie’ oder deren lange und bedeutende
Tradition, die droht, von einer Gruppe neoliberaler ignoranter Mitläufer (Haller 2018)
in den Abgrund des Vergessens gestürzt zu werden.

Vielleicht macht es tatsächlich Sinn, auch in dieser Debatte über den deutschen und
fachlichen Tellerrand zu gucken, immerhin zeichnet doch gerade dieser Schritt den
ethnologischen Blick und seine Tradition aus. Welche Parallelen gibt es zu den hier
im Blog als systemisch empfundenen Bedrohungen und gefährlichen Politisierungen
des Faches und der Wissenschaft, beispielsweise in der
gegenwärtigen #hautalk Lawine, die erschreckende gesellschaftliche Relevanzen
aufgedeckt hat und unabsehbare Problemfelder fürs Fach vor sich herschiebt, auf die
niemand zur Zeit zufriedenstellende Antworten zu haben scheint? Für eine erste
Sammlung der #hautalk-Reaktionen siehe UzK IfE Facebook Note; und für den
Punkt, der hier gemacht werden soll, siehe die späteren Blog-Beiträge von Don
Kalb und Bruce Kapferer 2018.

https://davidgraeber.industries/sundries/hau-apology
https://www.facebook.com/notes/institut-f%C3%BCr-ethnologie-k%C3%B6ln/hau-is-dead-long-live-oa-initiatives/1307895166013832/
https://www.focaalblog.com/2018/06/26/don-kalb-hau-not-for-david-graeber-and-the-anthropological-precariate/
https://www.focaalblog.com/2018/06/26/don-kalb-hau-not-for-david-graeber-and-the-anthropological-precariate/
http://www.focaalblog.com/2018/07/09/bruce-kapferer-the-hau-complicity-an-event-in-the-crisis-of-anthropology/


What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 24/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Warum sind deutsche Ethnolog*innen und DGSKA in dieser internationalen
Fachdebatte um akademische Prekarisierung, strukturellen Machtmissbrauch, die
perverse Omnipotenz renommierter Wissenschaftsverlage und das akzeptierte
akademische Forschungsideal als Karriere-Selbstvermarktung im triple peer

review nahezu unsichtbar? Ist es nicht die Ignoranz gegenüber und das
Herunterspielen genau dieser Transformationen der akademisch-universitären Welt,
die ebenfalls implizit in den Geschichtsvergessenheits- und Mitläufer-Vorwürfen der
Umbennungsgegner*innen mitschwingen? Wäre es nicht ratsam, sich stattdessen
mit den paar verbliebenen aktiven Kräften im Fach, die den status quo nicht
hinnehmen wollen und können zu solidarisieren? Und somit gemeinsam an einer
Lösung und Auswegen für das als ‚politisiert‘, ‚angelsächsisch-mainstream‘ und
‚neoliberal‘ diffamierte und zurückgewiesene Programm der
Umbenennungsbefürworter*innen zu arbeiten? Vielleicht genügt ja schon ein
ethnologisches Gedankenexperiment, nur kurz die Möglichkeit zu zulassen und ‚den
Unglauben zu beurlauben.‘ Vielleicht folgt etwas Empathie. Wäre es dahingehend
nicht wirklich an der Zeit, sich mit den Fragen einer schon längst abgeschlossenen
Politisierung und Vermarktung der Wissenschaft zu beschäftigen und den Fokus der
Debatte dahingehend anzupassen?

Andernfalls droht der beschworene Niedergang einer eigenständigen deutschen
Ethnologie-Tradition und deren fehlende Relevanz und Unsichtbarkeit (besonders
auch für uns s.g. early stage researcher) in dieser ihm anhängenden, provinziell-
nationalen Perspektive und unangenehm fade schmeckenden Deutschtümelei, eben
diese am Ende ‚deutsche Ethnologie‘ selbst zu überrollen.

* * *

 

Operation Ruhestörung



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 25/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Souad Zeineddine

Wie bereits bei Thomas Widlok und Christoph Lange angedeutet, hinterlässt die
„sehr stark rückwärtsgewandte […] Suche nach einer reinen, essentialistisch
aufgefassten ‚Urform‘ hinter den einzelnen Namen“ (Widlok 2018) einen faden
Beigeschmack. Die sich selbst überbietenden fachhistorischen Belehrungen in
Kombination mit dem Sprachgebrauch so manch eines Beitrags (Haller 2018, Streck
2018) erinnert zum einen stark an den von Latour beschriebenen „Krieg um Fakten“
(2007) und zum anderen an den Rehabilitationsethos (Rottenburg 2013) der
modernen Ethnologie des 20. Jahrhunderts. Nur das hier nicht, wie von Rottenburg
dargestellt, die ehemals kolonialisierten Menschen rehabilitiert werden sollen,
sondern die vermeintlich ‚deutsche Ethnologie.‘ Aber was genau soll eine ‚deutsche
Ethnologie‘ sein? Was wird in den fachhistorischen Beiträgen unter Bezugnahme auf
was wie versucht zu rehabilitieren?

Beim Lesen der Autor*innen, die verkrampft auf der Suche nach dem Stauffenberg
der ‚deutschen Ethnologie‘ des 19. / 20. Jahrhunderts zu sein schienen (Geisenhainer
2018, Haller 2018, Kohl 2017, Streck 2018), erhaschte ich nicht nur einen Blick auf den
Geist Herders, – der neben anderen Vertretern nicht nur von der prinzipiellen
Unterscheidung zwischen ‚Naturvölkern‘ und ‚Kulturvölkern‘ ausging, sondern auch
dem deutschen Nationalismus den Weg bereitete – (Gingrich 2005: 72). Aber wieso
wird über die Suche nach dem Stauffenberg der Ethnologie des 19. / 20.
Jahrhunderts und im Überbieten von historischen Fakten (Widlock 2018) überhaupt
versucht, eben diese Ethnologie zu rehabilitieren, wenn sie doch strukturell und
konzeptionell in großen Teilen der herderschen Kulturkreislehre anhängt? Wieso
wird sich nicht mit den Möglichkeiten einer Ethnologie_Sozial- und
Kulturanthropologie in Deutschland auseinandergesetzt, indem sich mit den
Arbeiten rund um Fritz Kramer und Hans Peter Duerr auseinandergesetzt wird? Ist
die Figur des als „fremd imaginierten kulturellen Anderen“ (Wellgraf 2015: 56) zu
kompliziert zu denken oder wieso wird heute noch von „Wildkulturen“ und



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 26/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

„Weltkulturen“ geschrieben?

Streck bleibt immer noch in den Dichotomien von „Weltkulturen“ und
„Wildkulturen“ verfangen, wenn er von einer von den Vereinigten Staaten von
Amerika ausgehenden „angesagten Weltreinigung“ spekuliert, die die gleichen
„Wertvorstellungen, Versorgungsstandards und Säuberungspraktiken“ überall auf
der Welt implementieren soll (Streck 2018). Nicht nur in Strecks Beitrag lassen sich
latent verschwörungstheoretische Tendenzen, gepaart mit einer Portion
Antiamerikanismus, herauslesen, auch Dieter Haller moniert über die „neoliberale
Anbiederei an den angelsächsischen Zeitgeist“ (Haller 2018). Setzt Mensch die
Lektüre des Haller-Beitrags fort, so ist diese zum Haare raufen „Die Zentralen
Begriffe der Sozialanthropologie sind noch immer Auslese (Selektion) und Siebung“
(ebd.). Ja, es gab eine faschistische Sozialanthropologie, dennoch bleibt auch hier die
Frage, wieso wird sich nur auf diese berufen? Wieso wird dieses für wichtiger
gehalten als alle anderen Traditionen der Sozial- und Kulturanthropologie?

Bedenklich sind auch die Stellen seines Beitrags in denen er den Befürworter*innen
der Umbenennung „Gleichgültigkeit gegenüber faschistischen Bezügen,
‚neoliberale(r) Anbiederei‘ an den angelsächsischen Zeitgeist, moralische
Selbstüberhöhung und schlichte Wurschtigkeit“ (Haller 2018) vorwirft, um dann
lakonisch hinzuzufügen, dass der Zeitgeist nun mal eben rechts weht (ebd.). Dem
setzt er noch einen oben drauf, in dem er der „getriebenen Mehrheit“ eine falsche
politische Korrektheit vorwirft und das bei „gleichzeitiger historischer Blindheit“
(ebd.). Mit dieser Formulierung bewegt sich Haller nicht nur in problematischen
gesamtgesellschaftlichen Diskursen. Vielmehr unterstellt der den
Befürworter*innen, sie seien nicht genug informiert und darüber hinaus fehle ihnen
Rationalität und demokratische Reife.

Sowohl Strecks latenten Antiamerikanismus, als auch Hallers Vorwurf gegenüber den
Befürworter*innen der Umbenennung, die im rechten Zeitgeist mitschwimmen
würden, halte ich für sehr gefährlich, und frage mich zumindest bei Haller, ob er



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 27/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

weiß, wessen Handwerk er da besorgt? Der Duden jedenfalls definiert politische
Korrektheit als Einstellung,

„die alle Ausdrucksweisen und Handlungen ablehnt, durch die jemand aufgrund
seiner ethnischen Herkunft, seines Geschlechts, seiner Zugehörigkeit zu einer
bestimmten sozialen Schicht, seiner körperlichen oder geistigen Behinderung oder
sexuellen Neigung diskriminiert wird“ (Duden 2018).

Zunächst einmal stellt sich die Frage was eine falsche politische Korrektheit sein soll,
wenn damit Menschen attackiert werden, die meines Erachtens tendenziell nach
dem Prinzip der ‚korrekten‘ politischen Korrektheit agieren? Der Vorwurf der
politischen Korrektheit ist meines Erachtens eine Strategie der Delegitimierung von
(queer)feministischen, rassismuskritischen und (post-)dekolonialen
Wissensproduktionen und Interventionen, die  dem konservativen bis
rechtsideologischen Diskursfeld entspringt (Aby 1993, Nicholas & Agius 2017). Hinzu
kommt, dass der Begriff der „politischen Korrektheit“ seit den 1990er in Deutschland
ein rechter Kampfbegriff ist (Dietzsch/Maegerle 1996). Hiermit möchte ich Dieter
Haller nicht direkt konservative oder gar rechtsideologische Positionen unterstellen,
aber doch auf das problematische Diskursfeld hinweisen, in das er sich mit dem
Vorwurf hineinbegeben hat.

Es ist aber nicht nur Dieter Haller, der sich mit seinen Äußerungen in
problematischen Diskursfeldern bewegt. Der Antiamerikanismus, der in Bernhard
Strecks Beitrag mitschwingt, lässt sich kaum wegdiskutieren und wo
Antiamerikanismus herrscht, ist der Antisemitismus auch nicht mehr so fern
(Knappertsbusch 2016). Im Zuge meiner Auseinandersetzung mit den bisherigen
Beiträgen und den Autor*innen, bin ich über ein von Bernhard Streck verfasstes
Gutachten gestoßen (siehe auch Ege 2018). In diesem Gutachten[3] spricht Bernhard
Streck Wolfgang Gedeon – einen den Holocaust leugnenden AfD-Politiker – von
seinem Antisemitismus frei. An dieser Stelle möchte ich Bernhard Streck nicht direkt
rechtsideologische Tendenzen oder Sympathien mit antisemitischen Positionen



What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 28/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

unterstellen. Nichtsdestotrotz hat mich schon allein die Tatsache überrascht, dass
ein Mensch, der sich als Ethnologe bezeichnet, ein Gutachten für einen Politiker
 angefertigt hat, der aufgrund seiner rechtsextremen Positionen vor einem
Ausschlussverfahren in seiner Partei steht, die selbst rechtspopulistische bis
rechtsextrem einzustufen ist, Und wenn wir in diesem Blog schon von dem rechten
Zeitgeist lesen, dann lasst uns über den rechten Zeitgeist diskutieren und ihn
sichtbar machen. In diesem Sinne und im Sinne der Operation Ruhestörung wünsche
ich mir mit Nachdruck eine Kenntnisnahme des von Streck angefertigten Gutachtens
und eine Stellungnahme hierzu aus der ‚deutschen Ethnologie.‘

* * *

 

Simon Holdermann ist Doktorand am Institut für Ethnologie an der Universität zu

Köln sowie Kollegiat an der a.r.t.e.s. Graduate School. Er arbeitet im Teilprojekt

„Digitale Öffentlichkeiten und gesellschaftliche Transformation im Maghreb“ des SFB

1187 „Medien der Kooperation“. Seine thematischen Interessen umfassen Medien- und

Technikethnologie, sozio-ökonomischen Wandel und Entwicklung, Tourismus,

(Medien-)Ethnographie, Praxistheorie und Postkolonialismus; mit regionalem Fokus

auf Nordafrika und den Mittelmeerraum.

Christoph Lange ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Ethnologie an der

Universität zu Köln. Er promoviert zu „Genealogien und Stammesgeschichten

arabischer Pferde – Eine vergleichende Netzwerkanalyse des transkulturellen Milieus

arabischer und westlicher Züchter, Händler & Pferde-Liebhaber“. Seine Schwerpunkte

sind die Ethnologie des Nahen & Mittleren Ostens, Repräsentationsdiskurse arabischer

Beduinen, kritischer Orientalismus, medienethnologische Forschung, translokale

Verflechtungsgeschichte, STS mit Fokus auf Multispecies-Ethnography/ human-

animal-studies. Email: c.lange[at]uni-koeln.de

http://ethnologie.phil-fak.uni-koeln.de/content.php?lang=de&kid=406
http://www.mediacoop.uni-siegen.de/de/project/digitale-oeffentlichkeiten-und-gesellschaftliche-transformation-im-maghreb/
http://www.mediacoop.uni-siegen.de/
http://ethnologie.phil-fak.uni-koeln.de/content.php?kid=374
http://artes.phil-fak.uni-koeln.de/20521.html
http://artes.phil-fak.uni-koeln.de/20521.html
http://artes.phil-fak.uni-koeln.de/20521.html


What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 29/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Julian Schmischke ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Global South Studies

Center (GSSC) an der Universität zu Köln. Er studierte zuletzt in Köln den 1-Fach

Master Ethnologie mit Schwerpunkten auf Globalisierung und Sozioökoomie, ergänzt

um das Research Master Programm der a.r.t.e.s. Graduate School for the Humanities

Cologne. Seine Masterarbeit „Practices of Development Work: Cooperation,

Transformation and Expertise in an Indian NGO“  basiert auf einem

Feldforschungsaufenthalt in Neu-Delhi und Kolkata. Er interessiert sich für

Expert*innen, Communities of Practice, Organisationen,

Entwicklungszusammenarbeit, das Verhältnis von Ethnologie und Kritik sowie die

Praxistheoriebewegung. Email: julian.schmischke[at]uni-koeln.de

Souad Zeineddine ist Marie Skłodowska-Curie Fellow an der a.r.t.e.s. Graduate School

for the Humanities Cologne. Im Rahmen des Programmes a.r.t.e.s EUmanities global

promoviert Souad Zeineddine aus einer dekolonialen Perspektive zu Fragen von

Standardisierung, Regulierung und Infrastrukturierung in Hinblick auf die

Hafeninfrastrukturen von Durban, Südafrika. Nach ihrem Masterstudium der

Transkulturellen Studien (Universität Bremen) erhielt sie ein Brückenstipendium der

Forschungsverbundinitiative Worlds of Contradiction der Universität Bremen. Des

Weiteren ist sie weiterhin mit der WoC-Verbundinitiative, sowie dem Bremen

NatureCultures Lab assoziiert.

 

Literatur

Aby, Steve (1993): The political correctness debate: An Essay Review, in: The
Australian Journal of Education Studies, 13(2), 46–54.

Bierschenk, Thomas (2018): Warum die Umbenennung der DGV in DGSKA ein Fehler
war, in: [Web-Blog] What´s in a name – Wofür steht die Umbenennung der
Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde?

http://gssc.uni-koeln.de/julian_schmischke.html
http://gssc.uni-koeln.de/
http://gssc.uni-koeln.de/
https://www.woc.uni-bremen.de/


What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 30/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

[Online] https://boasblogs.org/whatsinaname/warum-die-umbenennung-der-dgv
-in-dgska-ein-fehler-war/ [30.07.2018].

Bollig, Michael (2013): Ethnologie in Deutschland heute Strukturen,
Studienbedingungen, Forschungschwerpunkte, in: Bierschenk, Thomas, Matthias
Krings & Carola Lentz (Hg.): Ethnologie im 21. Jahrhundert, Berlin: Reimer, 165–189.

Callon, Michel (1986): Some Elements of a Sociology of Translation: Domestication of
the scallops and the fisherman in St Brieuc Bay. In: K. Knorr-Cetina & A. V. Cicourel
(eds.), Advances in Social Theory and Methodology: Toward an Integration of Micro
and Macro-Sociologies. Boston: Routledge & Kegan Paul, 196–223.

Dietzsch, Martin & Anton Maegerle (1996): Kampfbegriff aller Rechten: „Political
Correctness“, in:
[Online] http://www.diss-duisburg.de/Internetbibliothek/Artikel/Kampfbegriff.ht
ml [30.07.2018].

Duden (2018): Eintrag zu Political Correctness.
[Online] https://www.duden.de/rechtschreibung/Political_Correctness [30.07.201
8]

Ege, Moritz (2018): Ich habe nichts gegen Sozial- und KulturanthropologInnen, einige
meiner besten FreundInnen sind Sozial- und KulturanthropologInnen, in: [Web-
Blog] What´s in a name – Wofür steht die Umbenennung der Deutschen Gesellschaft
für Völkerkunde?
[Online] https://boasblogs.org/whatsinaname/ich-habe-nichts-gegen-sozial-und-
kulturanthropologinnen-einige-meiner-besten-freundinnen-sind-sozial-und-
kulturanthropologinnen/ [30.07.2018].

Geisenhainer, Katja (2018): „… unsere Gesellschaft den veränderten Verhältnissen
anzupassen…“, in: [Web-Blog] What´s in a name – Wofür steht die Umbenennung der
Deutschen Gesellschaft für

https://boasblogs.org/whatsinaname/warum-die-umbenennung-der-dgv-in-dgska-ein-fehler-war/
https://boasblogs.org/whatsinaname/warum-die-umbenennung-der-dgv-in-dgska-ein-fehler-war/
http://www.diss-duisburg.de/Internetbibliothek/Artikel/Kampfbegriff.html
http://www.diss-duisburg.de/Internetbibliothek/Artikel/Kampfbegriff.html
https://www.duden.de/rechtschreibung/Political_Correctness
https://boasblogs.org/whatsinaname/ich-habe-nichts-gegen-sozial-und-kulturanthropologinnen-einige-meiner-besten-freundinnen-sind-sozial-und-kulturanthropologinnen/
https://boasblogs.org/whatsinaname/ich-habe-nichts-gegen-sozial-und-kulturanthropologinnen-einige-meiner-besten-freundinnen-sind-sozial-und-kulturanthropologinnen/
https://boasblogs.org/whatsinaname/ich-habe-nichts-gegen-sozial-und-kulturanthropologinnen-einige-meiner-besten-freundinnen-sind-sozial-und-kulturanthropologinnen/


What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 31/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Völkerkunde? https://boasblogs.org/whatsinaname/unsere-gesellschaft-den-vera
enderten-verhaeltnissen-anzupassen/ [30.07.2018].

Gingrich, Andre (2005): The German-Speaking Countries, in: Barth, Fredrik, Robert
Parkin, Andre Gingrich & Sydel Silverman (Hg.): One Discipline, Four Ways. British,
German, French, and American Anthropology, 62–135.

Haller, Dieter (2018): Die Umbenennung: Moralisches Schulterklopfen und
Geschichtsvergessenheit, in: [Web-Blog] What´s in a name – Wofür steht die
Umbenennung der Deutschen Gesellschaft für
Völkerkunde? https://boasblogs.org/whatsinaname/die-umbenennung-moralische
s-schulterklopfen-und-geschichtsvergessenheit/ [30.07.2018].

Hann, Chris & Keith Hart (2011): Economic Anthropology: History, ethnography,
critique. Cambridge/Malden: Polity Press.

Hess, Sabine & Maria Schwertel (2013): Vom “Feld” zur “Assemblage”? Perspektiven
europäisch-ethnologischer Methodenentwicklungen – Eine Hinleitung. Empirisch-
ethnographisches Forschen als Spezifik des Faches!?, in: Sabine Hess, Johannes
Moser und Maria Schwertl (Hrsg.): Europäische-ethnologisches Forschen. Neue
Methoden und Konzepte, 13–37.

Hirschhauer, Stefan (2013): Verstehen des Fremden, Exotisierung des Eigenen
Ethnologie und Soziologie als zwei Seiten einer Medaille, in: Bierschenk, Thomas,
Matthias Krings & Carola Lentz (Hg.): Ethnologie im 21. Jahrhundert, Berlin: Reimer,
229–249.

Kalb, Don (2018): “HAU not: For David Graeber and the anthropological precariate.”
FocaalBlog, 26
June. www.focaalblog.com/2018/06/26/don-kalb-hau-not-for-david-graeber-and-
the-anthropological-precariate. [30.07.2018]

https://boasblogs.org/whatsinaname/unsere-gesellschaft-den-veraenderten-verhaeltnissen-anzupassen/
https://boasblogs.org/whatsinaname/unsere-gesellschaft-den-veraenderten-verhaeltnissen-anzupassen/
https://boasblogs.org/whatsinaname/die-umbenennung-moralisches-schulterklopfen-und-geschichtsvergessenheit/
https://boasblogs.org/whatsinaname/die-umbenennung-moralisches-schulterklopfen-und-geschichtsvergessenheit/
http://www.focaalblog.com/2018/06/26/don-kalb-hau-not-for-david-graeber-and-the-anthropological-precariate.
http://www.focaalblog.com/2018/06/26/don-kalb-hau-not-for-david-graeber-and-the-anthropological-precariate.


What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 32/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Kapferer, Bruce (2018): “The Hau complicity: An event in the crisis of anthropology.”
FocaalBlog, 9
July. www.focaalblog.com/2018/07/09/bruce-kapferer-the-hau-complicity-an-eve
nt-in-the-crisis-of-anthropology. [30.07.2018]

Kohl, Karl-Heinz (2013): Die Zukunft der Ethnologie liegt in ihrer Vergangenheit.
Plädoyer für das ethnographische Archiv, in: Bierschenk, Thomas, Matthias Krings &
Carola Lentz (Hg.): Ethnologie im 21. Jahrhundert, Berlin: Reimer, 131–147.

Kohl, Karl-Heinz (2017): Kollateralschäden. Eine Polemik, in: [Web-blog] Wie weiter
mit Humboldts Erbe? Ethnographische Sammlungen
neudenken https://boasblogs.org/de/dcntr/kollateralschaeden-eine-
polemik/ [30.07.2018].

Knappertsbusch, Felix (2016): Antiamerikanismus in Deutschland. Über die Funktion
vom Amerikabildern in nationalistischer und ethnozentrischer Rhetorik. Bielefeld:
Transcript.

Latour, Bruno (2007): Elend der Kritik. Vom Krieg um Fakten zu Dingen von
Belangen. Zürich-Berlin: Diaphanes.

Lentz, Carola (2018): Ich gebe auf … Ethnologen sind und bleiben ein segmentärer
Haufen, in: [Web-Blog] What´s in a name – Wofür steht die Umbenennung der
Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde?
[Online] https://boasblogs.org/whatsinaname/ich-gebe-auf-ethnologen-sind-und
-bleiben-ein-segmentaerer-haufen/ [Letzter Zugriff: 18.7.2018]

Meyer, Silke & Guido Sprenger (2011): Der Blick der Kultur- und Sozialanthropologie.
Sehen als Körpertechnik zwischen Wahrnehmung und Deutung. In: S. Meyer & A.
Owzar (Hgs.), Disziplinen der Anthropologie, Münster u.a.: Waxmann, 203–227.

Nicholas, Lucy & Christine Agius (2018): The Persistence of Global Masculinism.

http://www.focaalblog.com/2018/07/09/bruce-kapferer-the-hau-complicity-an-event-in-the-crisis-of-anthropology.
http://www.focaalblog.com/2018/07/09/bruce-kapferer-the-hau-complicity-an-event-in-the-crisis-of-anthropology.
https://boasblogs.org/de/dcntr/kollateralschaeden-eine-polemik/
https://boasblogs.org/de/dcntr/kollateralschaeden-eine-polemik/
https://boasblogs.org/whatsinaname/ich-gebe-auf-ethnologen-sind-und-bleiben-ein-segmentaerer-haufen/
https://boasblogs.org/whatsinaname/ich-gebe-auf-ethnologen-sind-und-bleiben-ein-segmentaerer-haufen/


What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 33/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Discourse, Gender and Neo-Colonial Re-Articulations of Violence. Palgrave
Macmillan.

Rottenburg, Richard (2013): Ethnologie und Kritik, in: Bierschenk, Thomas, Matthias
Krings & Carola Lentz (Hg.): Ethnologie im 21. Jahrhundert, Berlin: Reimer, 55–77.

Rottenburg, Richard (2018): Name und Benanntes. (Un)disziplinierte Verschiebungen,
in: [Web-Blog] What´s in a name – Wofür steht die Umbenennung der Deutschen
Gesellschaft für Völkerkunde?
[Online] https://boasblogs.org/whatsinaname/name-und-benanntes-undisziplinie
rte-verschiebungen/ [30.07.2018].

Star, Susan Leigh & James R. Griesemer (1989): Institutional ecology, ‘translations’
and boundary objects: Amateurs and professionals in Berkeley’s Museum of
Vertebrate Zoology, 1907–39. Social Studies of Science, 19(3), 387–420.

Streck, Bernhard (2018): Die bereinigte DGV, in: [Web-Blog] What´s in a name –
Wofür steht die Umbenennung der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde?
[Online] https://boasblogs.org/whatsinaname/die-bereinigte-dgv/ [30.07.2018]

Wellgraf, Stefan (2015): Die surrealistische Avantgarde. Randfiguren der deutschen
Ethnologie der 1970er und 1980er Jahre, in: Amelang, Katrin & Silvy Chakkalakal
(2015): Abseitiges. An den Rändern der Kulturanthropologie, Berliner Blätter 68/2015,
54–68.

Widlok, Thomas (2018): Teilnehmende Namensgebung, in: [Web-Blog] What´s in a
name – Wofür steht die Umbenennung der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde?
[Online] https://boasblogs.org/whatsinaname/teilnehmende-
namensgebung/ [30.07.2018].

Vermeulen, Han F. (2018): Die Geschichtsverdrängung der Ethnologen als
gesellschaftliches Problem, in: [Web-Blog] What´s in a name – Wofür steht die

https://boasblogs.org/whatsinaname/name-und-benanntes-undisziplinierte-verschiebungen/
https://boasblogs.org/whatsinaname/name-und-benanntes-undisziplinierte-verschiebungen/
https://boasblogs.org/whatsinaname/die-bereinigte-dgv/
https://boasblogs.org/whatsinaname/teilnehmende-namensgebung/
https://boasblogs.org/whatsinaname/teilnehmende-namensgebung/


What’s In A Name?

Julian Schmischke
Simon Holdermann
Christoph Lange
Souad Zeineddine

31/07/18 page 34/34

Das Flurgespräch als ethnographisches Feld
https://boasblogs.org/de/whatsinaname/das-flurgespraech-als-ethnographisches-feld/

Umbenennung der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde?
[Online]: https://boasblogs.org/whatsinaname/die-geschichtsverdraengung-der-e
thnologen-als-gesellschaftliches-problem/ [30.07.2018].

 

––––

[1] Die Verwendung von ‚wir/uns‘ bezieht sich, wenn nicht anders explizit gemacht,
nur auf uns vier Autor*innen des Schreibkollektivs und soll keine erweiterte Wir-
Gruppe heraufbeschwören.

[2] So schreibt es eine*r von uns als private Notiz ins Feldforschungstagebuch.

[3] http://www.wolfgang-gedeon.de/2016/11/antisemitismus-gutachten/

https://boasblogs.org/whatsinaname/die-geschichtsverdraengung-der-ethnologen-als-gesellschaftliches-problem/
https://boasblogs.org/whatsinaname/die-geschichtsverdraengung-der-ethnologen-als-gesellschaftliches-problem/
http://www.wolfgang-gedeon.de/2016/11/antisemitismus-gutachten/

