
Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 1/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Gens
Ein feministisches Manifest zur Erforschung des
Kapitalismus

Der zweisprachige boasblog Researching Capitalism sucht nach ethnographischen

Möglichkeiten, um den zeitgenössischen Kapitalismus zu erforschen. Im Zentrum steht

dabei ein Manifest („Gens“), das einen feministischen Ansatz verfolgt und sich gegen

etablierte Modelle etwa von Karl Marx, Michel Foucault oder Michel Callon

positioniert. Indem die Autorinnen Laura Bear, Karen Ho, Anna Tsing und Sylvia

Yanagisako eine substantivistische Grundidee weiterentwickeln, richten sie ihren

Fokus auf die heterogenen, alltäglichen und relationalen Dimensionen der

fortwährenden Genese kapitalistischer Beziehungen. Der folgende Beitrag ist eine

Übersetzung des Manifests, das 2015 in der Blogserie „Theorizing the Contemporary“

der Zeitschrift Cultural Anthropology erschien. Wir hoffen, damit einen kritischen

Impuls für deutschsprachige Seminarräume und breitere Diskurse zu geben sowie zur

Debatte der Themen Kapitalismus, Ökonomie und Feminismus beizutragen.

Übersetzung: Tim Burger

Was ist Gens?1.

Unser Titel signalisiert eine grundlegende Neudefinition des historisch
vielschichtigen Begriffs „Gens“. Gens begann als römisches Konzept einer
männlich begründeten Familieneinheit, bevor es erweitert wurde, um soziale
Unterschiede wie etwa aristokratische Abstammungslinien zu beschreiben.
Lewis Henry Morgan veränderte das Konzept weiter, indem er darauf die
ethnologische Untersuchung von Verwandtschaft begründete sowie die
„ursprünglichen“ matriarchalen Wurzeln von Gemeinschaft aufzeigte
(Trautmann 1992; Feeley-Harnik 2002). Friedrich Engels griff schließlich auf
Morgan zurück, um zu argumentieren, dass die patriarchale Form von Gens das

https://culanth.org/fieldsights/gens-a-feminist-manifesto-for-the-study-of-capitalism


Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 2/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Ende matriarchaler Systeme herbeiführte. Gleichzeitig ist Gens auch die
etymologische Wurzel von Gender, Genus, Genre, Generation und generieren.
Für unser Anliegen ist dieser Begriff konstruktiv, da er eine lange Geschichte
der Aneignung menschlicher und nicht-menschlicher Lebenskräfte durch
soziale Formen in sich trägt. Seine vielseitige Verwendung regt zur Reflexion
über die spezifische Darstellung dieser Lebenskräfte an, welche wiederum
Formen sozialer Ungleichheit fördern. Darüber hinaus verweist Gens spezifisch
auf eine Geschichte voller Widersprüche zwischen männlicher Autorität und
weiblichen Verwandtschaftsbeziehungen, und damit auf das Spannungsfeld von
Inbesitznahme und Generativität, indem soziale Macht per se verortet ist. Und
schließlich spielen wir bei der Aneignung dieses Begriffs bewusst mit der
Ironie, dass eine patriarchal begründete Familieneinheit die Wurzel für das
Wort „Gender“ liefert, während wir unseren Forschungsansatz zum
Kapitalismus in einer emanzipatorischen (jedoch häufig ignorierten)
Herkunftslinie feministischer Untersuchungen zu Gender, Verwandtschaft und
Race, sowie weiteren marginalisierten epistemologischen Ansätzen, begründen.

Gens ist ein vielschichtiger, flexibler Begriff, der unser Interesse an den
generativen Kräften des Kapitalismus und den dadurch produzierten
Ungleichheiten zum Ausdruck bringt.  Unsere Aufmerksamkeit gilt deshalb
insbesondere dem generativen Aspekt dieses Begriffs, insofern er die Mittel und
Mechanismen, d.h. die eigentlichen Prozesse der Generierung von Systemen
und Gesellschaften, beleuchtet.

Gens: ein Kollektiv feministischer Abstammung zur Erforschung
kapitalistischer Ungleichheit.
◊
◊

Wieso ein feministisches Manifest?2.

Die intensive Auseinandersetzung mit feministischen Ansätzen hat uns dazu



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 3/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

veranlasst, die Abgeschlossenheit des Bereichs des „Ökonomischen“ zu
hinterfragen. Unser alternativer Ansatz fokussiert stattdessen auf die ganze
Bandbreite produktiver Kräfte und Praktiken, wodurch Menschen sich
vielgestaltige Existenzgrundlagen erschaffen (und worauf wiederum
kapitalistische Ungleichheiten begründet sind), indem sie das Potential von
Ressourcen, Geld, Arbeit und Investitionen zu realisieren versuchen. Wir
verstehen unsere Intervention als Wiederbelebung feministisch-
substantivistischer Ansätze zur Sphäre des „Sozio-Ökonomischen“ (z.B. Kondo
1990; Mills 1999; Ong 1987; Rosaldo 1980; Strathern 1988; Weiner 1992; Wilson
1999; Wolf 1992). Historisch betrachtet erkannten feministische
Substantivist:innen zwar, dass die enge Eingrenzung sowie die Entbettung von
„Marktbeziehungen“ beziehungsweise „Nicht-Marktbeziehungen“ bloße
Illusionen waren. Doch obwohl sie aus dieser Einsicht eine Kritik der
vorherrschenden Analysen entwickelten, artikulierten sie nie einen eigenen
umfassenden Ansatz zur Untersuchung des Kapitalismus. Unsere
Neudefinierung und Erweiterung dieser Analysemethode sind auf zweifache
Weise hilfreich. Wir können dadurch nicht nur jene Modelle überwinden, in
denen die Welt der Haushalte, der Verwandtschaft, und der „nicht-
kapitalistischen“ Institutionen radikal von der Welt des Marktes abgegrenzt
werden, sondern wir entwickeln gleichzeitig auch einen Ansatz des
„generierenden Kapitalismus“, der die Ungleichheiten kapitalistischer sozialer
Beziehungen zu fassen vermag.

Feminismus hinterfragt die diskursiven Repräsentationen „des
Ökonomischen“ als eigenständige Sphäre.
◊
◊

Die Wirtschaft ist keine Logik, und Kapitalismus nicht ihr Vehikel3.

Trotz der zahlreichen und vielfältigen Versuche, Politik, Gesellschaft und
Geschichte in Analysen des Kapitalismus miteinzubeziehen, stellen wir fest,



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 4/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

dass in dieser Literatur wieder und wieder eine imaginierte „ökonomische
Logik“ als treibende Kraft auftaucht. Das Ökonomische wird unermüdlich als
singuläre Logik gedacht, die einer vorgefertigten Sphäre entspringt und sich in
historischen und kulturellen Realitäten ausdrückt. Dass „die Wirtschaft“ ein
etablierter und relativ begrenzter wissenschaftlicher Fokus ist verdeutlicht, wie
solch vorgefertigte Welten – angeblich charakterisiert durch ihnen inhärente
Praktiken und normierende Logiken – als selbstverständlich vorausgesetzt
werden. Ethnolog:innen und andere kritische Wissenschaftler:innen (Ho 2005;
Kasmir 1999; Ong und Collier 2004; Tsing 2000) schreiben seit langem gegen
solche Modelle an. Sie veranschaulichen, dass totalisierende Entwürfe – selbst,
wenn sie explizit als Kritik des Kapitalismus formuliert werden – unweigerlich
zur Reproduktion kapitalistischer Träume und in den Worten von Gibson-
Graham (1996) zu „capitalocentrism“ führen. Stattdessen verstehen wir
Kapitalismus als generiert aus dem relationalen Zusammenwirken produktiver
Kräfte, die über formale ökonomische Modelle, Praktiken, Grenzziehungen und
Marktinstrumente hinausgehen. Anstatt Kapitalismus also a priori

anzunehmen, als eine immer schon determinierende Struktur, Logik und
Entwicklung, fragen wir, wie kapitalistische soziale Beziehungen aus
uneinheitlichen Lebensprojekten generiert werden. Wir sind nicht an einem
singulären Ursprung interessiert, von dem aus eine allumfassende
kapitalistische Logik entspringt, und genauso wenig nehmen wir an, dass jede
Person von denselben ökonomischen Grundprinzipien geleitet wird. Vielmehr
interessieren wir uns für die instabilen und ungewissen Netzwerke des
Kapitalismus, die uns umgeben. Diese sind fragiler und intimer, als uns
Theorien über inhärente Kernwidersprüche oder determinierende
ökonomische Logiken glaubhaft machen wollen. Sie generieren sich aus
Heterogenität und Differenz sowie aus unseren vielseitigen Bestrebungen,
bestimmte Individuen, Familien oder Gemeinschaften werden zu wollen und zu
sein (siehe auch Narotsky und Besnier 2014).



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 5/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Mit unserem Ansatz folgen wir wichtigen anthropologischen Beiträgen zu
dieser Debatte. Wegweisende Beiträge erarbeiteten sowohl die Macht
ökonomistischer Praktiken als auch die Vielfalt der sozialen Beziehungen, die
dem Kapitalismus immanent sind (Dunn 2008; Elyachar 2005; Miller 2002;
Mitchell 1998, 2002). Während wir aus dieser ergiebigen analytischen Tradition
schöpfen, um zu betonen, auf welch vielfältige Weise nach Wert gestrebt
werden kann und welch konstitutive Kraft Grenzziehungen ausüben, beginnt
unser Ansatz jedoch nicht mit Märkten und explizit ökonomischen Praktiken.
Stattdessen gilt unser Interesse den diversen und weitreichenden Lebens- und
Produktionspraktiken, die etablierte soziale Sphären überlagern.

Es ist an dieser Stelle wichtig hervorzuheben, dass wir den Einfluss und die
Macht des Kapitals durchaus anerkennen. Genauso würdigen wir die
Bedeutung systemischer und struktureller Analysen. Wir betonen jedoch, dass
Struktur nicht unabhängig existiert, sondern auf heterogene Weise fabriziert
wird, indem vielfältige Projekte aufeinander abgestimmt und auf verschiedene
Ziele hin umgewandelt werden. Diese Zwecke wiederum beinhalten (aber sind
nicht begrenzt auf) die Akkumulation und Distribution von Kapital. Die Macht
und die strukturellen Formationen von Kapital anzuerkennen, zwingt uns in
keiner Weise dazu, weder dem Kapital noch dem Kapitalismus eine singuläre,
kohärente und totalisierende Logik zuzuschreiben.

Der Gens-Ansatz ist somit eine koordinierte Strategie, um die Konstruiertheit
des Kapitalismus aufzuzeigen – all die harte und auch intime Arbeit, die nötig
ist, um vielfältige kapitalistische Projekte zu erschaffen, zu übersetzen, zu
verweben, umzuwandeln und zu verbinden, so dass Letzterer erst als
totalisierend und kohärent erscheinen kann. Repräsentationen des
Kapitalismus, die diese Anstrengungen nicht anerkennen, laufen Gefahr,
Interessen und Wirkweisen des Kapitals zu verschmelzen – und damit
unbeabsichtigt und teleologisch die „unsichtbare Hand“ zu reproduzieren.



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 6/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Darüber hinaus führen uns unsere Fragen zur Instabilität und Generativität
zurück zur kontingenten Produktion von Ungleichheit und struktureller
Gewalt. Heterogenität festzustellen bedeutet nicht, die tiefen Einschnitte und
die Tragweite der durch strukturelle Gewalt zugefügten Verletzungen zu
bestreiten, sondern sie zu erklären und somit zu problematisieren.

Kapitalismus ist in seinem Kern ein vielfältiges, intimes Netzwerk aus
menschlichen und nicht-menschlichen Beziehungen.
◊
◊

Klasse generiert sich innerhalb historisch wechselnder Dynamiken von4.
Gender, Race, Sexualität und Verwandtschaft

Eine zentrale Erkenntnis der feministischen Anthropologie ist, dass Klasse nur
innerhalb von Geschlecht, Race, Sexualität und Verwandtschaft generiert
werden kann (Bear 2007; Fernandez-Kelly 1984; Ho 2009; Ong 1987; Rofel 1999;
Rubin 1975; Yanagisako 2002, 2013; Zavella 1984). Wenn wir also strukturelle
Beziehungen innerhalb des Kapitalismus verstehen wollen, müssen wir
zunächst untersuchen, wie diese durch weit umfassendere Prozesse
menschlicher und nicht-menschlicher Beziehungen erzeugt werden. Es
beeinträchtigt demnach die Analyse, wenn wir „Klasse“ als Idealtypus
außerhalb dieser Beziehungen annehmen. Ein weiteres Mal würde man
fälschlicherweise den Kapitalismus als eine allumfassende ökonomische Logik
voraussetzen. Feministische Wissenschaftler:innen haben aufgezeigt wie
marxistische Ansätze – wenn auch anderweitig produktiv – schon in ihren
frühesten kritischen Analysen gegenderte, sexualisierte und rassifizierte
Figuren nutzten (Scott 1999; Ferguson 2004; Tsing 2009). Außerdem zeigte uns
die feministische Kritik des Naturkonzepts, wie die fruchtbare Generativität der
Welt wiederholt instrumentalisiert wurde, um Unterscheidungen durch Klasse,
Race, Verwandtschaft und Nationalität zu repräsentieren und zu konstruieren
(Yanagisako und Delaney 1995; Franklin und McKinnon 2002; Stoler 2002). Wir



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 7/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

schöpfen vielfach aus diesen Arbeiten, besonders indem wir erkunden, wie
nicht nur ungleiche Formen von Identität, sondern auch die eigentlichen
Rohstoffe und Treibkräfte des Kapitalismus in historischen Konfrontationen
entstehen (Tsing 2018 [2015]).

Das Thema der Akkumulation ist grundlegend für unsere Diskussion. Wir
möchten verstehen, wie Ungleichheit aus heterogenen Prozessen entsteht,
durch die Menschen, Arbeit, Empfindungen, Pflanzen, Tiere und Lebensformen
in Ressourcen für verschiedene Produktionsvorhaben verwandelt werden. Wir
erkennen an, dass solche Umwandlungen – obwohl außerordentlich mächtig –
nicht immer vollständig, konsistent oder einheitlich sind.

Manche dieser Konvertierungen werden durch spezifische Formalisierungen
wie etwa Geld, Verträge, Prüfungen, Ertragskurven und finanzielle Modelle
realisiert. Andere Umwandlungen entstehen durch intime soziale Beziehungen
wie etwa Heirat, Elternschaft, Freundschaft, Gaben und Erbe. Dennoch können
Lebenswelten, genauso wie die Prozesse und Ergebnisse solcher
Konvertierungen, uneinheitlich bleiben. Die Arbeit von Thomas Piketty (2014)
über Vermögensungleichheit dokumentiert die bedeutende Rolle von
familieninternen Erbschaften für die historische Entwicklung von
Vermögensverteilung. Seine Erkenntnisse liefern reichlich Belege für die
zentrale Bedeutung von Verwandtschaft für Kapitalakkumulation und
Klassenbeziehungen. Pikettys Geschichte der Ungleichheit in „führenden“
kapitalistischen Gesellschaften legt also dar, dass Klassenungleichheit nicht
verstanden oder verändert werden kann, ohne nicht-ökonomische
Machtstrukturen zu beachten, einschließlich der Machtstrukturen innerhalb
der intimsten sozialen Beziehungen.

Historische Konfrontationen erschaffen Strukturen, nicht andersherum.
◊
◊



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 8/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Konvertierungsapparate produzieren nicht die Realität5.

In den letzten Jahren konzentrierte sich ein signifikanter Teil der Forschung
über Kapitalismus auf sogenannte „market devices“ und ökonomisches
Modellieren. Obwohl diese Arbeiten wichtig sind, nehmen sie für gegeben, was
gemeinhin als „das Ökonomische“ verstanden wird. Jedoch verengt sich
dadurch die Analyse der generativen Prozesse von Produktion, Verteilung und
Konsum und lässt außer Acht, auf welche Art und Weise diese Prozesse weitere
menschliche und nicht-menschliche Beziehungen umfassen. Anstatt uns darauf
zu konzentrieren, wie ökonomische Modelle die Realität erzeugen oder wie die
Realität sie übersteigt (zwei unbestritten hilfreiche, wenn auch limitierte,
kritische Ansätze), verstehen wir diese Formalisierungen als
Konvertierungsprozesse zwischen diversen Lebensprojekten. Diese
Vermittlung ist wichtig, da sie Akkumulation und Klassenbeziehungen formt,
ohne sie jedoch zu determinieren. Wir argumentieren, dass diverse
Lebenspraktiken, Beziehungen, Erfahrungen und Kontexte – ihrerseits geprägt
durch Verwandtschaft, Charisma, Empfindung, Status, Race, Gender, Klasse,
Nation usw. – mit diesen dominanten Prozessen auf unerwartete Weise
interagieren.

Wir argumentieren ebenfalls, dass formale Modelle aus vielfältigen
Lebenswelten entstehen und nicht schlichte Manifestationen singulärer
Kernlogiken sind. Vielmehr werden sie durch bestimmte soziale und historische
Erfahrungen generiert, sowie durch mühsame Übersetzungs- und
Konvertierungsarbeit „global“ gemacht. Auf diese Weise vermitteln sie Objekte,
die abstrahiert und ihrer Ursprünge beraubt erscheinen. Die entscheidende
Macht solcher Modelle im gegenwärtigen Kapitalismus gründet in ihrer
Fähigkeit, Partikularität zu beseitigen sowie Gegenstände, Menschen und
Ressourcen aus ihren Kontexten herauszulösen (Tsing 2015; Bear 2013).

Aufgrund der beschriebenen Kapazität von Konvertierungsapparaten, Dinge zu



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 9/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

dekontextualisieren, lassen sie diverse soziale und ökonomische Projekte
kohärent erscheinen, trotz der heterogenen, versprengten Praktiken, durch die
sie konstituiert sind. Ein wesentliches Ziel unseres Kollektivs besteht darin, zu
untersuchen, wie diese Vermittlungen den Kapitalismus als eine einheitliche
Kraft erscheinen lassen. Unser Fokus liegt nicht nur auf formalen Prozeduren
des Dokumentierens, mathematischen Modellierens und Verträgen, sondern
vielmehr auf den Empfindungen und Inszenierungen von Identität, Kollektivität
und Sozialität, die formale (und informale) Prozesse immer begleiten. Um
solche Konvertierungen in ihrer Gesamtheit zu ergründen, geht unsere Analyse
über Markttausch und Geldformen hinaus und berücksichtigt zum Beispiel
auch die Vermittlungsarbeit zwischen staatlichen und sozialen Schulden,
humanitären Projekten und Unternehmertum, und nicht-menschlichen Formen
und Waren oder Ressourcen.

Konvertierungsapparate vermitteln zwar, aber determinieren Sozialität
oder menschliche/nicht-menschliche Beziehungen nicht.
◊
◊

Finanzialisierung ist ein mächtiger, jedoch heterogener und6.
kontingenter Prozess der Vereinnahmung und Konvertierung

Der übermäßige Einfluss des Finanzapparats im 21. Jahrhundert wird häufig als
Ausdruck und Triumph neoliberaler Logik verstanden, ohne dass dieser
Aufstieg genauer unter die Lupe genommen wird. Die spezifische Geschichte
ist hier aber relevant. Das Finanzwesen – als Konstellation von Prioritäten,
Praktiken und Ideologien, die auf vielfältige Weise bestehende
Vermögensformen in liquidere Kapitalformen zu konvertieren suchen – ist
uralt. Finanzialisierung hingegen bezieht sich auf die Skalierung nach oben und
den wachsenden Einfluss des Finanzwesens, und spezifisch auf die engere
Verknüpfung, Übersetzung und Interaktion zwischen einem finanziellen
Modus, die Welt zu erfassen, und anderen sozialen Sphären (Ho 2015).



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 10/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Während unser Ansatz des generierenden Kapitalismus den massiven
sozioökonomischen Wandel frontal in Angriff nimmt, der Institutionen,
natürliche Ressourcen, Regierungsinstanzen, Bildung, Renten usw. zunehmend
von finanziellen Produkten, Messungen und Werten abhängig macht, betonen
wir gleichzeitig, dass Finanzialisierungsprozesse ungleich, spezifisch und
kontingent sind. Außerdem ist diese Skalierung nach oben (d.h. der
weitreichende institutionelle, regionale und globale Einfluss des Finanzapparats
genauso wie dessen Hervorbringung individueller Subjektivitäten und
Selbstbilder) abhängig von solchen multiplen und nicht-linearen kulturellen,
materiellen, politischen und rechtlichen Transformationen, die ebenso
vonstattengehen müssen, um die holprige Konvertierung von nicht-finanziellen
Assets überhaupt erst zu ermöglichen

Kann die Analyse der Dezentralisierung und Auslagerung von Risiken auf solch
heterogene Lebenswelten zu einem besseren Verständnis von
Finanzialisierungsprozessen beitragen? Erlaubt eine Neubewertung von Risiko
im Finanzwesen, historisch wie zeitgenössisch, auch eine frische Sichtweise auf
die vielbeschworene kapitalistische Logik und das vorherrschende Narrativ der
Finanzialisierung? Zweifelsfrei, ja und ja. Ein Beispiel: Das verbreitete
Aufzwingen von Subprime-Krediten in den USA gründete teilweise auf der
historischen Konfrontation mit rassistischer Diskriminierung [sogenanntes
redlining, bei dem Wohngegenden aufgrund von Race nachteilig anvisiert oder
ausgeschlossen werden, A.d.Ü.]. Subprime-Kredite bedienten einerseits die
Verbindung mit diesem Trauma, und versprachen gleichzeitig deren
Überwindung (trotz weiterhin nachteiliger Konsequenzen), um dadurch die
Umwandlung von Haushaltseinkommen und -beziehungen (vor allem in
afroamerikanischen Nachbarschaften) in Finanzprodukte zu erleichtern. Hier
wird offensichtlich, wie Finanzialisierung auf grundlegende Weise mit
Haushalten, Race und der Produktion von Risiko zusammenhängt. Tatsächlich
können diverse Finanzprodukte und Beratungsformen gleichzeitig auf



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 11/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Konvertierungen innerhalb von Haushalten angewiesen sein und diese
überhaupt erst ermöglichen, da Haushalte zwischen Markt und Familie
vermitteln (Han 2012; James 2014).

Finanzialisierung ist die explizite Anwendung bestimmter finanzieller
Marktwerte auf neue Sphären. Sie zerschlägt dabei die Illusion, dass
Kapitalismus abgetrennt von multiplen, sich überlagernden
Produktionsorten (wie etwa Haushalt, Konzern oder Bildung) existiert.
◊
◊

Immaterielle und affektive Arbeit sind gleichzeitig alt und neu7.

Unsere kritische und holistischere Auffassung der generativen Kräfte des
Kapitalismus, aus denen wiederum kapitalistische Werte geschöpft werden,
lässt uns auch jüngere Behauptungen infrage stellen, nach denen der
Kapitalismus einen historischen Wandel durchlaufen hat: von der industriellen
Ära, in der „industrielle Arbeit“ dominierte, bis zur post-industriellen Ära, die
durch „immaterielle Arbeit“ definiert ist. Diese Narrative kapitalistischer
Transformation wurzeln im gut dokumentierten Rückgang des sekundären
Sektors (industrielle Produktion) und dem damit einhergehenden Aufstieg des
tertiären Sektors (Dienstleistungen), die seit den 1970er-Jahren in den
dominanten kapitalistischen Ländern stattfinden. Da die
Dienstleistungsindustrie, etwa Gesundheitswesen, Bildungsbereich,
Finanzwesen oder Transportbranche, keine materiellen oder haltbaren Güter
produziert, klassifizierten Wissenschaftler:innen die Arbeit dieses Sektors
häufig als immaterielle Arbeit. Innerhalb der „Informationsökonomie“ machen
soziale Beziehungen, Kommunikationssysteme, Informationen und affektive
Netzwerke solch immaterielle Arbeit vermeintlich unerlässlich, und bewerten
sie deshalb höher (Hardt und Negri 2000).

Es ist durchaus so, dass zeitgenössische Diskussionen über immaterielle und
affektive Arbeit die frühen feministischen Kritiken der Begrenztheit



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 12/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

marxistischer Arbeitskonzepte anerkennen. Sie bekräftigen damit das
Argument, dass die unbezahlte häusliche Arbeit von Frauen sozial ebenso
produktiv ist wie industrielle Arbeit. Gleichzeitig jedoch wird dadurch eine
binäre Opposition zwischen immaterieller Arbeit, durchdrungen von Affekt,
und industrieller Arbeit, frei von Affekt, konstruiert. Ein solcher Ansatz schreibt
diesen Arbeitsformen fälschlicherweise völlig unterschiedliche kreative
Energien und kommunikative Kräfte zu.

In diesen Debatten über affektive Arbeit fehlt vor allem die kritische
Anerkennung, dass die Unterscheidung zwischen der “instrumental action of
economic production“ und der „communicative action of human relation“
(Hardt und Negri 2000: 293) an sich ein ideologisches Konstrukt ist, das die
kommunikative Dimension jeglicher menschlichen Handlung, einschließlich
kapitalistischer Produktion und Distribution, verschleiert. Wird diese
ideologische Unterscheidung als objektiv bestehende Differenz behandelt, wird
dadurch das wichtigste und beständigste Argument feministischer
Wissenschaftler:innen übergangen – nämlich, dass Ungleichheit gerade durch
die Schaffung solch kategorischer Unterscheidungen zwischen
unterschiedlichen menschlichen Handlungen und verschiedenen Akteur:innen
generiert wird (Yanagisako 2012).

Die Kategorie der immateriellen (affektiven) Arbeit erzeugt eine falsche
Dichotomie, die Arbeitsformen inhärent verschiedene kreative Energien
und kommunikative Kräfte zuschreibt und sie somit in einer
Werthierarchie anordnet.
◊
◊

Die Raumzeiten des Kapitalismus sind heterogen8.

Die erste Welle an Theorien über den „neoliberalen“ Kapitalismus beschrieb
globale Arbeitsorte als Inbegriff einer verdichteten und beschleunigten
Raumzeit, die neue Formen von Produktion und Technologie begleite (Castells



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 13/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

1996; Harvey 1989). Andere Autorinnen argumentierten, dass jedwede soziale
Erfahrung nun in einem oberflächlichen Jetzt-Zustand verbliebe – und damit
die nahe und ferne Zukunft auflöse (Guyer 2007). Allerdings offenbaren
ethnographische Arbeiten über ausgelagerte, global vernetzte und
finanzialisierte Arbeitsorte eine andere Realität. Obwohl verdichtete und
beschleunigte Raumzeit in Technologien und Managementstrategien als eine
Kraft außerhalb der Gesellschaft erscheint, setzt sie ihre Implementierung in
konkreten Abreitsorten in Beziehung zu komplexen sozialen Praktiken
verschiedener Raumzeiten (Upadhya 2009; Zaloom 2006). Im gegenwärtigen
Kapitalismus gibt es keine einheitliche oder gleichförmige soziale Raumzeit.
Vielmehr existieren vielschichtige Timescapes, in denen wir versuchen (durch
die Arbeit innerhalb und mit der Zeit) menschliche und nicht-menschliche
Handlungen zu koordinieren (Thrift und May 2001; Bear 2014).

Auf diese Weise eröffnet sich zwar eine Vielfalt an Timescapes zur
Untersuchung, jedoch bleibt unser Verständnis davon, wie sich diese
Timescapes in der Praxis überschneiden, lückenhaft. Insbesondere müssen wir
nachzeichnen, wie die Vielzeitigkeit von Finanzkapital, technologischen
Instrumenten, Vorhersagetechniken, Zeitvorstellungen, sozialen Disziplinen,
nicht-menschlichen Ressourcen und sozialer Reproduktion in Arbeitsplätzen
und Gemeinschaften vermittelt werden. Diese Leerstelle ist problematisch, da
wir ohne eine Analyse der Widersprüche und Aushandlungen solcher
Polychronitäten zwei Schlüsselelemente des zeitgenössischen wirtschaftlichen
Lebens nicht untersuchen können: die zunehmende Ungewissheit bezüglich
des Prozesses der Kapitalakkumulation; sowie die zentrale Bedeutung der
Rhythmen von Kredit und Defizit für die Produktivität (Bear 2014; Graeber 2012;
Roitman 2003). Zusätzlich sollte das Augenmerk auf solche Fragen die Idee
untergraben, dass Speed-up und Zeitwirtschaft– an sich die gröbste
Vereinfachung der Effizienzlogik – das Herzstück des Kapitalismus ausmachen.
Stattdessen können wir nun die heterogenen Formen von Temposteuerung,



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 14/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Zeitdauer, Warten, Pause, Veralterung und Verspätung untersuchen, welche
die generativen Rhythmen des Kapitalismus ebenfalls charakterisieren.

Die Raumzeit-Widersprüche des Kapitalismus sind multipel sowie
vermittelt durch menschliche Arbeit in/mit der Zeit.
◊ 

Literaturangaben

Bear, Laura. 2007. Lines of the Nation: Indian Railway Workers, Bureaucracy and

the Intimate Historical Self. New York: Columbia University Press.

——. 2013. “The Antinomies of Audit: Opacity, Instability and Charisma in the
Economic Governance of a Hooghly Shipyard.” Economy and Society 42 (3):
375–97.

——. 2014. Introduction to “Doubt, Conflict and Mediation: An Anthropology of
Modern Time.” Special issue, Journal of the Royal Anthropological Institute 20
(S1): 3–30.

Castells, Manuel. 1996. The Rise of the Network Society. Vol. 1, The Information

Age: Economy, Society and Culture. Oxford: Wiley.

Constable, Nicole. 2007. Maid to Order in Hong Kong: Stories of Migrant Workers.
Ithaca, N.Y.: Cornell University Press.

Dunn, Elizabeth. 2008. “Standards and Person-making in East Central Europe.”
In Global Assemblages: Technology, Politics, Ethics, Aihwa Ong und Stephen
Collier (Hg.), 173–93. Oxford: Blackwell.

Elyachar, Julia. 2005. Markets of Dispossession: NGOs, Economic Development,

and the State in Cairo. Durham, N.C.: Duke University Press.

https://dx.doi.org/10.1080/03085147.2013.791509
https://dx.doi.org/10.1080/03085147.2013.791509
https://dx.doi.org/10.1111/1467-9655.12091
https://dx.doi.org/10.1111/1467-9655.12091


Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 15/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Feeley-Harnik, Gillian. 2002. “The Ethnography of Creation: Lewis Henry
Morgan and the American Beaver.” In Relative Values: Reconfiguring Kinship

Studies, Sarah Franklin und Susan Mackinnon (Hg.), 54–84. Durham, N.C.:
Duke University Press.

Ferguson, Roderick. 2004. Aberrations in Black: Toward a Queer of Color Critique.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Fernandez-Kelly, Maria P. 1984. For We Are Sold, I and My People: Women and

Industry in Mexico’s Frontier. Albany, N.Y.: SUNY Press.

Franklin, Sarah und Susan McKinnon (Hg.). 2002. Relative Values: Reconfiguring

Kinship Studies. Durham, N.C.: Duke University Press.

Freeman, Carla. 2000. High Tech and High Heels in the Global Economy: Women,

Work and Pink Collar Identities in the Caribbean. Durham, N.C.: Duke
University Press.

Graeber, David. 2012. Debt: The First 5000 Years. London: Melville House.

Guyer, Jane. 2007. “Prophecy and the Near Future: Thoughts on Macroeconomic,
Evangelical and Punctuated Time.” American Ethnologist 34 (3): 409–421.

Han, Clara. 2012. Life in Debt: Times of Care and Violence in Neo-liberal Chile.
Berkeley: University of California Press.

Harvey, David. 1989. The Condition of Post-Modernity. Oxford: Blackwell.

Hardt, Michael und Antonio Negri. 2000. Empire. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.

Ho, Karen. 2005. “Situating Global Capitalisms: A View From Wall Street
Investment Banks”.” Cultural Anthropology 20 (1): 68–96.

https://dx.doi.org/10.1525/ae.2007.34.3.409
https://dx.doi.org/10.1525/ae.2007.34.3.409


Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 16/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

——. 2009. Liquidated: An Ethnography of Wall Street. Durham, N.C.: Duke
University Press.

——. 2015. “The Anthropology of Finance.” In The International Encyclopedia of

the Social and Behavioral Sciences, Dominic Boyer und Ulf Hannerz (Hg.).
Chicago: University of Chicago Press.

James, Deborah. 2014. Money from Nothing: Indebtedness and Aspiration in South

Africa. Stanford, Calif.: Stanford University Press.

Kasmir, Sharryn. 1999. “The Mondragón Model as Post-Fordist Discourse:
Considerations on the Production of Post-Fordism.” Critique of Anthropology

19 (4): 379–400.

Kondo, Dorinne. 1990. Crafting Selves: Power, Gender, and Discourses of Identity

in a Japanese Workplace. Chicago: University of Chicago Press.

Miller, Daniel. 2002. “Turning Callon the Right Way Up.” Economy and Society 31
(2): 218–233.

Mills, Mary Beth. 1999. Thai Women in the Global Labor Force: Consuming

Desires, Contested Selves. New Brunswick, N.J.: Rutgers University Press.

Mitchell, Timothy. 1998. “Fixing the Economy.” Cultural Studies 12 (1): 82–101.

——. 2002. Rule of Experts: Egypt, Techno-Politics, Modernity. Berkeley: University
of California Press.

Narotsky, Susana und Niko Besnier. 2014. “Crisis, Value and Hope: Rethinking the
Economy.” Current Anthropology 55 (S9): S4–S16.

Ong, Aihwa. 1987. Spirits of Resistance and Capitalist Discipline: Factory Women

in Malaysia. Albany, N.Y.: SUNY Press.

https://dx.doi.org/10.1177/0308275X9901900405
https://dx.doi.org/10.1177/0308275X9901900405
https://dx.doi.org/10.1080/03085140220123135
https://dx.doi.org/10.1080/095023898335627
https://dx.doi.org/10.1086/676327
https://dx.doi.org/10.1086/676327


Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 17/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Ong, Aihwa und Stephen Collier (Hg.). 2004. Global Assemblages: Technology,

Politics, and Ethics as Anthropological Problems. Oxford: Wiley-Blackwell.

Piketty, Thomas. 2014. Capital in the Twenty-First Century. Übersetzt von Arthur
Goldhammer. Cambridge, Mass.: Belknap Press.

Rofel, Lisa. 1999. Other Modernities: Gendered Yearnings in China after Socialism.
Berkeley: University of California Press.

Rosaldo, Michelle Z. 1980. Knowledge and Passion: Ilongot Notions of Self and

Social Life. Cambridge: Cambridge University Press.

Roitman, Janet. 2003. “Unsanctioned Wealth; or, The Productivity of Debt in
Northern Cameroon.” Public Culture 15 (2): 211–237.

Rubin, Gayle. 1975. “The Traffic in Women: Notes on the ‘Political Economy’ of
Sex.” In Toward and Anthropology of Women, Rayna R. Reiter (Hg.), 157–210.
New York: Monthly Review Press.

Scott, Joan Wallach. 1999. “Gender in the Making of the English Working Class.”
In Gender and the Politics of History, 68–90. New York: Columbia University
Press.

Stoler, Ann Laura. 2002. Carnal Knowledge and Imperial Power: Race and the

Intimate in Colonial Rule. Berkeley: University of California Press.

Strathern, Marilyn. 1988. The Gender of the Gift: Problems with Women and

Problems with Society in Melanesia. Berkeley: University of California Press.

Thrift, Nigel und John May (Hg.). 2001. Timespace: Geographies of Temporality.
London: Routledge.

Trautmann, Thomas R. 1992. Lewis Henry Morgan and the Invention of Kinship.

https://dx.doi.org/10.1215/08992363-15-2-211
https://dx.doi.org/10.1215/08992363-15-2-211


Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 18/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Berkeley: University of California Press.

Tsing, Anna. 2000. “The Global Situation.” Cultural Anthropology 15 (3): 327–360.

——. 2009. “Supply Chains and the Human Condition.” Rethinking Marxism: A

Journal of Economics, Culture and Society 21 (2): 148–176.

——. 2018 [2015]. Der Pilz am Ende der Welt: Über das Leben in den Ruinen des

Kapitalismus. Berlin: Matthes & Seitz.

Updahya, Carol. 2009. “Controlling Offshore Knowledge Workers: Power and
Agency in India’s Offshore Software Outsourcing Industry.” New Technology,

Work and Employment 24 (1): 2–18.

Weiner, Annette. 1992. Inalienable Possessions: The Paradox of Keeping While

Giving. Berkeley: University of California Press.

Wolf, Dianne.1992. Factory Daughters: Gender, Household Dynamics, and Rural

Industrialization in Java. Berkeley: University of California Press.

Wilson, Ara. 1999. “The Empire of Direct Sales and the Making of Thai
Entrepreneurs.” Critique of Anthropology 19 (4): 401–422.

Yanagisako, Sylvia. 2002. Producing Culture and Capital: Family Firms in Italy.
Princeton, N.J.: Princeton University Press.

——. 2012. “Immaterial and Industrial Labor: On False Binaries in Hardt and
Negri’s Trilogy.” Focaal 64: 16–23.

——. 2013. “Transnational Family Capitalism: Producing ‘Made in Italy’ in China.”
In Vital Relations: Modernity and the Persistent Life of Kinship, Susan
McKinnon und Fenella Cannell Hg.), 63–84. Santa Fe: SAR Press.

https://dx.doi.org/10.1525/can.2000.15.3.327
https://dx.doi.org/10.1080/08935690902743088
https://dx.doi.org/10.1111/j.1468-005X.2008.00215.x
https://dx.doi.org/10.1111/j.1468-005X.2008.00215.x
https://dx.doi.org/10.1177/0308275X9901900406
https://dx.doi.org/10.1177/0308275X9901900406
https://dx.doi.org/10.3167/fcl.2012.640102
https://dx.doi.org/10.3167/fcl.2012.640102


Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 19/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Yanagisako, Sylvia und Carol Delaney (Hg.). 1995. Naturalizing Power: Essays on

Feminist Cultural Analysis. New York: Routledge.

Zaloom, Caitlin. 2006. Out of the Pits: Traders and Technology from Chicago to

London. Chicago: Chicago University Press.

Zavella, Patricia. 1984. Women’s Work and Chicano Families: Cannery Workers of

the Santa Clara Valley. Ithaca, N.Y.: Cornell University Press.

Professor Laura Bear (PhD University of Michigan) specializes in the anthropology of

the economy, infrastructures and time. Her current research focusses on the Covid-19

pandemic, infrastructures of care and emerging practices of the public good. Her most

recent book based on ESRC funded research in India, Navigating Austerity (2015),

addresses two key questions of our era: why does austerity dominate in state policy and

how can we change this? Drawing on the experiences of boatmen, shipyard workers,

hydrographers, port bureaucrats and river pilots on the Hooghly in West Bengal it

proposes a social calculus. This measures policy according to the qualities of the social

relations it generates and the ability it creates to plan for the future among precarious

communities. This has led to comparative research on communities along the Thames

in the UK and into local experiments in cooperative and post-growth economies in

rural Japan. The goal of all of these projects is to build an innovative practice of the

public good that can renew communities and citizen-state relations.

Karen Ho is a Professor in the Department Anthropology at the University of

Minnesota, Twin Cities. Her research centers on the problematic of understanding and

representing financial markets, sites that are resistant to cultural analysis. Her domain

of interest is the anthropology of economy, with specific foci on financialization;

capitalism; corporations; socio-economic inequalities; and critical race and feminist

studies. Her ethnography, Liquidated: An Ethnography of Wall Street (Duke University

Press, 2009) was based on three years of fieldwork among investment bankers and



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 20/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

major financial institutions. Recent publications include “Markets, Myths, and

Misrecognitions: Economic Populism in the Age of Financialization and

Hyperinequality. (Economic Anthropology, 2018); “What Happened to Social Facts?”

(American Anthropologist, co-edited, 2019); “In the Name of Shareholder Value: Origin

Myths of Corporations and Their Ongoing Implications” (Seattle Law Review, 2020);

“Why the Stock Market is Rising Amidst a Pandemic and Record, Racialized Inequality”

(American Ethnologist online, 2020), and “Markets, Finance, Whiteness, and the

American Dream” (Routledge 2022). Her forthcoming book, Financial Afterlives (Duke

University Press) is especially concerned with the ongoing ramifications of

financialization-gone-wild: increased socio-economic inequality, and racialized

extraction and scapegoating.

Anna Lowenhaupt Tsing is a professor of anthropology at the University of California,

Santa Cruz, as well as at Aarhus University, Denmark. Her most recent collaborative

project is the book Field Guide to the Patchy Anthropocene (Stanford University Press),

which works to extend the digital project Feral Atlas: The More-than-Human

Anthropocene (www.feralatlas.org).  She is the author of several books, including

Friction: An Ethnography of Global Connection and The Mushroom at the End of the

World: On the Possibility of Life in Capitalist Ruins (both from Princeton University

Press).

Sylvia Yanagisako is the Edward Clark Crossett Professor of Humanistic Studies and

Professor of Anthropology at Stanford University.  Her research and publications have

focused on kinship, gender, and capitalism. Her book, Producing Culture and Capital:

Family Firms in Italy (Princeton University Press, 2002), was based on intensive

ethnographic research on family firms in the silk industry of Como, Italy. Her latest

book, Fabricating Transnational Capitalism (Duke University Press, 2019), co-authored

by Lisa Rofel, is a collaborative ethnography of Italian-Chinese joint ventures in global

fashion.



Researching Capitalism

Tim Burger
Laura Bear
Karen Ho
Anna Lowenhaupt Tsing
Sylvia Yanagisako

02/05/23 page 21/21

Gens
https://boasblogs.org/de/researchingcapitalism/gens/

Tim Burger[1] is a final-year PhD student in Social Anthropology at the University of

Cambridge. He has conducted fieldwork on São Jorge Island, Portugal, and in Central

Java, Indonesia, with a focus on agriculture, economic practices, household relations,

and the state. His dissertation is titled “Cultivating Lost Land: Livelihood and

Depopulation on an Azorean Island.” Before pursuing his doctoral thesis in Cambridge,

he studied for a MSc in Social Anthropology at the London School of Economics (LSE),

and B.A. in Social and Cultural Anthropology and Law at the University of Munich

(LMU) where he also taught various courses. E-mail: tp447@cam.ac.uk

[1]A.d.Ü : Ich danke Lisa Burger, Quirin Rieder und vor allem Katja Schwaller für ihre
hilfreichen Anmerkungen und Kommentare zu früheren Versionen dieser
Übersetzung.


