
Kulturrelativismus und Aufklärung

Sung Joon Park 07/02/17 page 1/5

WAS TUN MIT „KETZERISCHEN FRAGEN“? EIN PLÄDOYER FÜR DEN PRAKTISCHEN HUMANISMUS
https://boasblogs.org/de/kulturrelativismus/was-tun-mit-ketzerischen-fragen-ein-plaedoyer-fue
r-den-praktischen-humanismus/

WAS TUN MIT „KETZERISCHEN FRAGEN“?
EIN PLÄDOYER FÜR DEN PRAKTISCHEN
HUMANISMUS

Der Artikel Die Mär des edlen Wilden erscheint heute wie eine Polemik, doch zur
Hochzeit des Kolonialismus würde Christian Webers Argumentation die gängige
Geisteshaltung widerspiegeln. Kolonialismus definierte sich nicht nur durch die
Landnahme oder die Ausbeutung von Arbeitskräften, sondern auch durch die
Beherrschung des Bewusstseins und Denkens. Die Mittel hierfür waren nicht
physische Gewalt, sondern die Sprache der Kolonialherren und die Einführung von
kolonialen Bildungseinrichtungen. Diese Rechtfertigungsfigur des Kolonialismus als
wohlfahrtsstaatliche Mission ähnelt den rhetorischen Fragen mit denen der Artikel
beginnt:

Und vielleicht darf man sogar ein bisschen Verständnis zeigen, wenn
traditionsbewusste Inuit-Völker in der Arktis oder die San in der Kalahari zumindest
früher ihre Alten aussetzten und verhungern ließen; das Essen war halt knapp. Die
Frage ist allerdings, ob nicht ein staatliches Gewaltmonopol oder eine allgemeine
Rentenversicherung die freundlichere Art der Daseinsvorsorge ist, zumindest dann,
wenn man in einem westlichen Industriestaat lebt, der sich solche Institutionen
leisten kann.

Und es klingt auch heute nicht viel anders, wenn Forderungen nach der
Anerkennung kolonialen Unrechts entgegnet wird, der Kolonialismus sei ja nicht nur
schlecht gewesen.

Der Autor des Artikels würde sich vermutlich derartige Vergleiche verbieten. Aber

http://www.sueddeutsche.de/wissen/ethnologie-die-maer-vom-edlen-wilden-1.3205238


Kulturrelativismus und Aufklärung

Sung Joon Park 07/02/17 page 2/5

WAS TUN MIT „KETZERISCHEN FRAGEN“? EIN PLÄDOYER FÜR DEN PRAKTISCHEN HUMANISMUS
https://boasblogs.org/de/kulturrelativismus/was-tun-mit-ketzerischen-fragen-ein-plaedoyer-fue
r-den-praktischen-humanismus/

ohne eine Antizipation dieses Vergleichs—er kann keinesfalls nur Zustimmung
erwartet haben—versteht man nicht so recht wie er seine Leser_innen mit einer
Argumentation konfrontieren kann, die sich zu der „ketzerischen Frage“ zuspitzt, ob
es denn überhaupt wünschenswert sei, wenn jede „menschliche Gesellschaftsform
als bewahrenswert“ gelte. Genau für diese Enttabuisierung erwartet der Artikel
Zustimmung. Nicht alle Gesellschaftsformen könnten über einen Kamm geschert
werden, wie der Autor zugibt. Aber das Fazit ist, dass man es NGOs zu verdanken
habe, dass Praktiken wie die Genitalverstümmelung zurückgedrängt würden,
während alle diejenigen Ethnolog_innen zu kritisieren sind, die das Wegschauen
verinnerlicht hätten. So einfach ist es natürlich nicht mit der moralischen Pflicht des
weißen, heterosexuellen Mannes. Weder zur Zeit des Kolonialismus noch heute.

Dies alles wäre möglicherweise ein bedauerlicher Fall von schlechtem Journalismus,
wie verschiedene Beiträge in diesem Blog bereits festgestellt haben. Darüber hinaus
sind derartige Artikel, ob sie von der SZ oder einem anderen Blatt gedruckt werden,
für viele Ethnolog_innen nichts Neues. Vielleicht wäre man besser beraten, den
Sturm der Erregung an sich vorbeiziehen zu lassen, anstatt von ihm mitgerissen zu
werden – wäre die Form des Tabubruchs nicht zu einem festen Bestandteil
rechtspopulistischer Rhetorik geworden. Wenn ich die vehemente Kritik der
Beiträge in diesem Blog richtig verstehe, dann geht es auch um diese Form der
Enttabuisierung, die die entwürdigende und menschenfeindliche Rede als
vermeintlichen Bruch mit sozialen Konventionen legitimiert.

Diese Enttabuisierung als ein öffentlicher Sprechakt ist vielerorts ausführlich
diskutiert worden. Ich überspringe diese Diskussion und folge einer der zentral
gewordenen Einsichten, dass wir den Raum des Nehmens und Gebens von Gründen
verlassen haben. Das sind keine Auseinandersetzungen in denen unbegründete
Behauptungen zurückgenommen oder gar Missverständnisse eingeräumt werden.
Daher meine ich, dass eine Richtigstellung der Fakten oder die Verteidigung der



Kulturrelativismus und Aufklärung

Sung Joon Park 07/02/17 page 3/5

WAS TUN MIT „KETZERISCHEN FRAGEN“? EIN PLÄDOYER FÜR DEN PRAKTISCHEN HUMANISMUS
https://boasblogs.org/de/kulturrelativismus/was-tun-mit-ketzerischen-fragen-ein-plaedoyer-fue
r-den-praktischen-humanismus/

Ethnologie allein auf wenig Verständnis stoßen wird.

Vielmehr muss es darum gehen, den praktischen Humanismus zu stärken, der uns
von kulturrelativistischen Perspektiven zu einer Auseinandersetzung mit Rassismus
und Nationalismus führt. Wenn die Beobachtung richtig ist, dass seit Sarrazins
Auslassungen vor etwa sieben Jahren die Inszenierung von rassistischen Vorurteilen
als Enttabuisierung immer mehr Zustimmung erfährt, dann trifft Herr Webers
ketzerische Frage den Nerv der Zeit. Wir müssen vielmehr diskutieren, ob und in
welchem Sinne Artikel wie Mär des edlen Wilden zum Diskurs des neuen
Nationalismus gehören, der von Journalisten genauso wie von Philosophen geführt
wird.[1]

Um zu verstehen, ob wir es überhaupt mit einem neuen Nationalismus zu tun haben,
kämen wir aber nicht umhin, die ethnologischen und sozialwissenschaftlichen
Klassiker zum Nationalismus zu lesen. Neben den einschlägigen Arbeiten von
Benedikt Anderson und Eric Habsbawm wäre auch eine Re-lektüre von Michael
Herzfelds The production of social indifference lohnenswert, dessen Untersuchung
nationalstaatlicher Verwaltungen mit der Frage beginnt, “Why do kindly friends and
amiable neighbors become racists and bigots when they discover, or (more
accurately) decide, that others do not „belong“?[2] Und selbstverständlich würde die
Re-lektüre ethnologischer Arbeiten zum Nationalismus uns direkt zu Franz Boas
führen, der wie kein anderer Gründer*vater* der Ethnologie sich dem
wissenschaftlichen Rassismus und dem aufkommenden Nationalsozialismus
entgegenstellte (siehe Beitrag Cora Bender). Da auch die Ethnologie selbst zutiefst
im wissenschaftlichen Rassismus verwurzelt ist, wäre auch die fachgeschichtliche
Reflexion des kolonialen und nationalsozialistischen Erbes der Ethnologie eine
hilfreiche Quelle der Inspiration.[3] Schließlich müssten wir uns die postkoloniale
Kritik vergegenwärtigen, der wir die wichtigsten Impulse verdanken, um den
methodischen Nationalismus in den Sozial- und Humanwissenschaften zu



Kulturrelativismus und Aufklärung

Sung Joon Park 07/02/17 page 4/5

WAS TUN MIT „KETZERISCHEN FRAGEN“? EIN PLÄDOYER FÜR DEN PRAKTISCHEN HUMANISMUS
https://boasblogs.org/de/kulturrelativismus/was-tun-mit-ketzerischen-fragen-ein-plaedoyer-fue
r-den-praktischen-humanismus/

überwinden.

Der Konjunktiv ist hier natürlich völlig falsch. Ich will lediglich sagen, dass wir statt
dem Versuch die öffentliche Meinung über Ethnologie zu korrigieren, vielmehr
diejenigen Arbeiten hervorheben sollten, die nicht aufgehört zu fragen haben, was
Rasse, Nationalismus und Rassismus in der heutigen Welt machen.[4] Gleichwohl
glaube ich, dass es noch mehr zu tun gibt. Im Sinne von Etienne Balibar müsste die
Ausbreitung des internationalen Nationalismus in den Vordergrund der
ethnologischen Forschung rücken.[5] Eine Beschäftigung mit dem internationalen
Nationalismus wäre eine unerlässliche Ergänzung zu dem vielseitigen Engagement
von Ethnolog_innen in der sogenannten Flüchtlingskrise, an der sich dieses Jahr
noch weitaus schrillere Tabubrüche festmachen werden.

Dies alles wäre keinesfalls ein Versuch auf den fahrenden Zug aufzuspringen. Es
wäre Teil einer längeren empirischen und systematischen Auseinandersetzung mit
gelebten Wirklichkeiten, die von Indifferenz und Ablehnung einer „common
humanity“ gekennzeichnet ist, wie Michael Herzfeld es ausdrückt. Ethnolog_innen
verklären mit ihrer Kritik an dem Artikel Die Mär des edlen Wilden nicht die
Wirklichkeit, die dem Autor vorschwebt, wenn er über Genitalverstümmelung
sprechen will. Sie ergänzen das Bild dieser Wirklichkeit um die wichtige Frage was es
bedeutet Mensch zu sein; und anders als der Autor tun wir es im Wissen, dass trotz
jeder mühsam erarbeiteten Ergänzung, das Bild stets partiell bleiben wird.

Am Ende meines Kommentars muss ich leider wieder zum Konjunktiv wechseln. Es
wäre unglaublich wichtig, würden Journalist_innen dazu gelangen, über die Arbeit
von Ethnolog_innen zum neuen internationalen Nationalismus zu berichten.

–––



Kulturrelativismus und Aufklärung

Sung Joon Park 07/02/17 page 5/5

WAS TUN MIT „KETZERISCHEN FRAGEN“? EIN PLÄDOYER FÜR DEN PRAKTISCHEN HUMANISMUS
https://boasblogs.org/de/kulturrelativismus/was-tun-mit-ketzerischen-fragen-ein-plaedoyer-fue
r-den-praktischen-humanismus/

[1]Ein aufschlussreiches Beispiel ist die Peter Sloterdijks Interview „Es gibt keine
moralische Pflicht zur Selbstzuerstörung im Siehe dazu auch die Kritik von Armin
Nassehi.

[2]Herzfeld, Michael The social production of indifference: exploring the symbolic
roots of Western bureaucracy. New York: Berg: Distributed exclusively in the
U.S. and Canada by St. Martin’s Press.

[3]Für die deutschsprachige Ethnologie z.B. die Sammelbände von Bernhard Streck
(Hrsg.) Ethnologie und Nationalsozialismus (Gehren: Escher, 2000) und von
Thomas Hauschild (Hrsg.) Lebenslust und Fremdenfurcht: Ethnologie im Dritten
Reich (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995).

[4]Siehe z.B. die Special Issue von Amade M’Charek, Katharina Schramm und David
Skinner zu „Topologies of Race: Doing territory, population and identity in
Europe” (Science, Technology & Human Values, 2014). Siehe auch Hage,
Ghassan 2003. Against paranoid nationalism. Searching for Hope in a Shrinking
Society (Pluto Press Australia, 2003).

[5]Balibar, Etienne „Rassismus und Nationalismus“. In Etienne Balibar und Immanuel
Maurice Rasse, Klasse, Nation: Ambivalente Identitäten. Argument, 1990.

http://www.zeit.de/kultur/2016-03/peter-sloterdijk-replik-armin-nassehi
http://www.zeit.de/kultur/2016-03/peter-sloterdijk-replik-armin-nassehi

