
DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 1/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
Studentische Perspektiven auf die aktuelle Museums-
Debatte

Fast ein Jahr nach Bénédicte Savoys medienwirksamen Rücktritt aus dem Beirat des

Humboldt-Forums ist die politische und akademische Debatte um das Großprojekt und

die Zukunft ethnographischer Sammlungen kaum abgeklungen. Fast täglich gibt es

neue Einlassungen – nicht zuletzt auf diesem Blog. Es regt sich zudem seit längerem in

der Museumslandschaft: Provenienzforschung erfährt ungeahnte Aufmerksamkeit,

Restitutionsforderungen erhalten neues Gewicht und einige Kurator*innen arbeiten

engagiert daran, neue Wege für Kooperationen zu beschreiten. Nachdem die Museen

und ethnographischen Sammlungen lange Zeit eher ein Nischendasein gefristet haben

– sei es in der öffentlichen Wahrnehmung oder innerhalb der universitären

Fachdiskussionen – sind sie nunmehr in den Mittelpunkt des Interesses gerückt.

Vielschichtige Sammlungs-, Klassifikations- und Wissenspraktiken, postkoloniale

Verflechtungsgeschichten, Erinnerungspolitiken und nicht zuletzt Fragen von

Zugehörigkeit und nationaler Identität sind mit ihnen verknüpft und Gegenstand der

kritischen Auseinandersetzung.

Wie aber nehmen junge Studierende der Sozial- und Kulturanthropologie diese

Debatten wahr? Welche Fragen stellen sie sich, welche Erwartungen haben sie? Im

Rahmen eines BA-Seminars “Sammeln – Ordnen- Ausstellen: Museen zwischen

Wissenschaft und Öffentlichkeit” an der Universität Bayreuth haben wir uns diese

Fragen gestellt und während einer dreitägigen Exkursion nach Berlin bearbeitet. Dabei

hatten die Student*innen die Gelegenheit, mit unterschiedlichen Akteur*innen und

Kritiker*innen  ins Gespräch zu kommen und sich selbst ein Bild vom Konzept des

Humboldt-Forums zu machen. Aus den verschiedenen Interaktionen und Reflexionen

ist im gemeinsamen Denkprozess dieser Beitrag entstanden.



DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 2/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

No Humboldt 21! – Massive Kritik am Humboldt Forum

Mit einem 590 Millionen Euro teuren Bauprojekt möchte Berlin sich im Kreis der

„weltweit führenden Kultur- und Museumsstädte“ [1]  etablieren. Mit ihrem klaren
Statement „No Humboldt 21!“ (http://www.no-humboldt21.de) fordert die
internationale Initiative aus 80 Vereinen und Verbänden die Aussetzung der Arbeit
am sogenannten „Jahrhundertbau“ des Humboldt-Forums im Berliner Stadtschloss
und drängt auf eine offene Diskussion.

Die Kontroverse birgt interessante Einblicke in aktuelle Fragestellungen
ethnologischer Ausstellungen. So nahmen wir am 13.06.2018 an einer Präsentation
des 2017 erschienen Buchs “No Humboldt 21! Dekoloniale Einwände gegen das

http://www.no-humboldt21.de


DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 3/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

Humboldtforum” im Iwalewahaus
(http://www.iwalewahaus.uni-bayreuth.de/de/index.html) in Bayreuth teil. Dabei 
hatten wir die Möglichkeit mit den Mitinitiator*innen der Resolution, Mareike Heller
von AfricAvenir (http://www.africavenir.org/) und Tahir Della als  Vertreter der
Initiative Schwarze Menschen in Deutschland (http://isdonline.de/ueber-uns/) zu
sprechen.

Die Problematiken und Forderungen sind schnell auf den Punkt gebracht. Die
Initiative sieht in dem Bau einen Spiegel kolonialer Machtbeziehungen. Lilia Youssefi

spricht in diesem Zusammenhang von ”Entinnerung” [2] und kritisiert damit
Deutschlands fehlende Auseinandersetzung mit seiner eigenen kolonialen
Vergangenheit sowie den problematischen Umgang mit den Objekten und ihrer
Erwerbsgeschichte.

Schnell begriffen wir, dass es nicht an Kritikpunkten und Initiative mangelt, sondern
vielmehr an Einsicht der Hauptverantwortlichen des Humboldt-Forums. Dies wird
deutlich durch die Aussage Prof. Dr. Hermann Parzingers, Präsident der „Stiftung
Preußischer Kulturbesitz“ und einer der Gründungsintendanten des Humboldt-

Forums: „Die Berliner Museen sind (…) rechtmäßige Besitzer ihrer Bestände.“ [3]

Letztendlich stellten wir uns selbst die Frage: Wie sollte ein zeitgemäßes
ethnologisches Museum aussehen und wie können wir selbst etwas verändern? Denn
die Initiative No Humboldt 21! hat zwar auf die Missstände aufmerksam gemacht und
versucht diese in die Öffentlichkeit zu tragen, doch Veränderung braucht eine
breitere Auseinandersetzung und Impulse für eine neue Politik.

Die Ausstellung „Unvergleichlich“ im Bode-Museum: Auf dem Stolperweg zum
Humboldtforum? 

Im Rahmen unseres Seminars setzten sich einige von uns vor allem mit der
Performanz von ethnologischen Objekten auseinander. Daher lag unser Interesse

http://www.iwalewahaus.uni-bayreuth.de/de/index.html
http://www.africavenir.org/
http://isdonline.de/ueber-uns/


DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 4/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

insbesondere auf der Konfrontation von Objekten in der Ausstellung
„Unvergleichlich: Kunst aus Afrika im Bodemuseum“
(http://www.afrikaimbodemuseum.smb.museum)

Dieses Projekt soll einen Vorgeschmack auf das künftige und umstrittene Humboldt-
Forum geben. Die Sonderausstellung präsentiert “europäische” und “afrikanische”
Objekte face-to-face und soll somit den geplanten Brückenschlag zwischen
Museumsinsel und Humboldt-Forum illustrieren. Während der Führung mit der
Ausstellungskuratorin Paola Ivanov diskutierten wir einige der zentralen
Problematiken des Humboldt-Forums. Uns beschäftigte die Frage: Wer bestimmt,
wer ‚wir’ und wer ‚die anderen’ sind?

Wenn ein Objekt in einer Vitrine ausgeleuchtet wird, bleibt seine historische
Einbettung im Dunkeln. Doch ohne Kontextualisierung erschließt sich den
Besucher*innen kein Gesamtbild und ihre Sicht auf die Objekte bleibt exotisierend.

In Verbindung damit ist auch die Kategorisierung von ‘Kunstobjekt’ und
‘ethnologischem Objekt’ relevant. Ein ethnologisches Objekt performt, während ein
Kunstobjekt im Museum lediglich der Anschauung dient. Der Effekt der
Dekontextualisierung ist uns besonders am Beispiel der ‚Schutzmantel-Madonna’
aufgefallen. Die Madonna war früher eine Figur, die angebetet wurde und Schutz
versprach. Heute wird sie als Teil der Sammlung im Bodemuseum ausgestellt. Man
dürfte nicht einmal auf die Idee kommen, eine Kerze anzuzünden.

Translocations: Provenienzforschung 2.0

Woher aber stammen die Objekte in den Vitrinen der ethnologischen Museen? Wem
haben sie vorher gehört? Auf welchem Weg gelangten sie nach Europa? Welche
Emotionen verbinden Menschen mit diesem Objekt? All diese Fragen stellen sich die
Wissenschaftler*innen der Forschungsgruppe Translocations

(http://www.translocations.net)  wenn sie in detektivischer Arbeit die Biografien

http://www.afrikaimbodemuseum.smb.museum
http://www.translocations.net
http://www.translocations.net


DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 5/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

von Objekten rekonstruieren.

Das Team um Bénédicte Savoy hat sich zum Ziel gemacht, die sozialen, politischen
und kulturellen Auswirkungen von Kulturgutverlagerungen aus der Vergangenheit zu
nutzen, um einen gesellschaftlichen Diskurs über Kunstraub und Beutekunst aus
Kriegs- und Kolonialzeiten anzuregen.

Unsere Seminargruppe war von diesem Forschungsansatz beeindruckt, denn anders
als viele ähnliche Projekte, die sich nur mit spezifischen Objekten befassen und eher
in einer kurzen Zeitspanne aktiv werden, arbeitet Translocations an einem
langfristigen und öffentlichkeitswirksamen Apparat. Der Fokus liegt auf entwendeten
Objekten in ihren historischen und kulturellen Verflechtungen mit unterschiedlichen
Besitzer*innen in verschiedenen Gesellschaften. Dadurch werden die kolonialen
Hintergründe und deren andauernde Verbindungen mit dem Objekt sichtbar.
Geplant ist eine “digital map”, in der die Objektbiografien mittels Detailforschung
online dargestellt und in einer Open Source Datenbank öffentlich zugänglich
gemacht werden. Diese soll beständig erweitert werden.

Von diesem Konzept des modernen multimedialen Zugangs zu Objekten waren wir
alle begeistert. Vor allem aber sehen wir das Potenzial, durch die wissenschaftlichen
Forschungen den öffentlichen Diskurs um Restitutionsforderungen inhaltlich zu
bereichern und konstruktiv voranzutreiben. Oftmals scheint es besonders von Seiten
der Museen eher um Besitzansprüche und politische Machtausübung zu gehen.
Translocations gelingt hier ein Perspektivwechsel, der Möglichkeiten für einen
antikolonialen Dialog eröffnet.

 

Reflexionen

Nach den intensiven Gesprächen mit den unterschiedlichen Initiativen und

Akteur*innen standen viele Themen im Raum, die wir ausführlich diskutierten. Dabei



DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 6/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

kristallisierten sich vier Felder heraus, die für uns besonders relevant waren: Objekte,

Kooperationen, Zukunft und “shared heritage”.

Objekte im Spotlight



DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 7/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

Erkennen Sie den Unterschied? Das neue Humboldt-Forum soll in die Kopie des
preußischen Stadtschlosses einziehen, erhebt jedoch den Anspruch, Originale
auszustellen. Während unserer Diskussion kam immer wieder die Frage auf: Warum
muss ein Objekt als Original im Museum stehen, reicht nicht auch ein Replikat?

Das führt uns zu der nächsten Frage: Was macht ein Original aus; genauer: Was
macht ein Original wertvoll? Je nachdem in welchem sozialen Umfeld sich ein Objekt
befindet, wird ihm eine andere Bedeutung und vielleicht auch eine andere
Daseinsberechtigung zugeschrieben.

Im öffentlichen Diskurs werden ethnologische Museen immer häufiger als
Grabkammern bezeichnet, denn hier werden Objekte meist dekontextualisiert
ausgestellt: Aus ihrem ursprünglichen Umfeld gerissen, können sie nicht mehr
benutzt oder berührt werden – sie sind nicht mehr lebendig. Oft befinden sich die
Objekte nur der Ästhetik wegen in den Ausstellungen, wodurch ihnen ein neuer Wert
zugesprochen wird, nämlich der Wert als Kunstobjekt. Andererseits befinden sich
auch Objekte, die in einem künstlerischen Sinn entstanden sind, in ethnologischen
Museen und werden exotisiert als Ethnographica dargestellt – wieder ändert sich
ihre Bedeutung.



DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 8/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

Die Wichtigkeit einer Objektbiographie steht für uns außer Frage, denn wir wollen
wissen: “Wie und wann ist das Objekt entstanden?” “Für welchen Zweck wurde das
Objekt hergestellt?” “Wer sind die Schöpfer*innen und wie wurde das Objekt bis zum
heutigen Zeitpunkt genutzt?” Auch ein Replikat könnte dies veranschaulichen.

Kooperationen: Wege zu neuem Wissen

Wir entscheiden nicht über euch –  wir entscheiden mit euch!

In der Rhetorik des Humboldt-Forums tauchen solche Sätze auf, aber was ist damit
eigentlich gemeint? Wer spricht mit wem und wer entscheidet? Man bekommt von
Kooperation zwischen Museen aus unterschiedlichen Ländern wenig mit, obwohl
gerade in der heutigen Zeit die Daseinsberechtigung der ethnologischen Museen
heftig in Frage gestellt und kritisiert wird.

Wie müssten Institutionen ihre koloniale Geschichte aufarbeiten, um eine
vertrauensvolle Zusammenarbeit auf Augenhöhe zu ermöglichen? Dass es
Rückgabeforderungen gibt, steht außer Frage, dennoch sind Kooperationen nicht
ausschließlich an diese gebunden. Vielmehr geht es in unseren Augen um die
Eröffnung eines Dialogs und die gemeinsame Beschäftigung mit der Frage, wie mit
den Artefakten und den daran gebundenen Geschichten umgegangen werden sollte.

Während unserer Exkursion begegneten uns verschiedene Kooperationen. Positiv
überraschte uns die Zusammenarbeit zwischen der Kuratorin Paola Ivanov mit zwei
ihrer tansanischen Kollegen, die wir zufällig während unserer Führung durch
“Unvergleichlich” trafen. Paola Ivanov erzählte uns von einer gemeinsam geplanten
Ausstellung zum Maji-Maji-Krieg, die in Tansania auch mit Objekten aus der Berliner
Sammlung gestaltet werden soll.

Dieses Beispiel zeigt, welche Chancen sich in neuen Formaten der Zusammenarbeit
auftun, denn durch echte Kooperationen kann der Wissenshorizont tatsächlich
erweitert werden.



DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 9/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

Der Sprung ins 21. Jahrhundert – neue Perspektiven müssen her!

Ethnologische Museen entstanden in einem kolonialen Kontext im späten 19.
Jahrhundert. Sie schufen Raum für den Sammelkult der Europäer, der von
spektakulären, wertvollen Schätzen bis hin zu vielfältigen Alltagsgegenständen
reichte. Bis heute werden die oftmals gewalttätigen Umstände vernachlässigt, unter
denen diese Objekte den Weg nach Europa gefunden haben. Auch die Gewalt der
Repräsentation wird in den meisten Museen nicht ausreichend und vor allem nicht
sichtbar reflektiert. Die Praxis der kontextlosen und exotisierenden Darstellung von
Beutekunst aus einer rassistischen, eurozentrischen Weltanschauung heraus ist bis
heute weit verbreitet und erscheint fast wie eine geliebte Tradition, mit der man
nicht brechen möchte. Das Humboldt-Forum ist ein Paradebeispiel für die
Kultivierung dieser Praxis. Es wird an „altbewährten“ Konzepten festgehalten und
Kritik marginalisiert.

Wie könnte aber eine moderne Darstellung von Objekten in ihrem vielschichtigen
kulturellen Kontext aussehen? Wir denken, dass eine zeitgemäße, multimediale
Ausstellungspraxis den performativen Museumsstücken erneut Leben einhauchen
würde. Leider haben noch nicht viele Museen erkannt, dass eine Neuerfindung und
Neuinszenierung ihrer Darstellungspraxis dringend realisiert werden muss. Während
unserer Interaktion mit Translocations kam eine geglückte Umsetzung dieser Vision
des ethnologischen Museums zur Sprache: das Tropenmuseum
(https://www.tropenmuseum.nl/en) in Amsterdam. Hier wird jedes Objekt
eindrucksvoll zusammen mit Bild- und Tonmaterial und sogar auch mit Gerüchen
inszeniert. Die Biografie des Objektes steht im Zentrum – anhand von
Informationskarten wird der Weg des Objektes bis in das Museum erörtert und
somit wichtige Aufklärungsarbeit geleistet.

“Shared heritage”: Dekolonialisierung oder Phrase?

Eine weitere Herangehensweise beschreibt der Begriff „shared heritage“. Die Idee

https://www.tropenmuseum.nl/en


DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 10/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

des „geteilten Erbes“ versprach für uns auf den ersten Blick eine interessante
Lösung, um mit Kulturgütern aus kolonialer Vergangenheit neu umzugehen.
Dadurch, dass auch den Herkunftsgesellschaften der Zugriff auf die Objekte
ermöglicht werden soll, scheint endlich eine gleichberechtigte Teilhabe und eine
Aufarbeitung der gemeinsamen Geschichte möglich. In Bezug auf das neu
entstehende Humboldt-Forum bleibt jedoch fraglich, was sich die Verantwortlichen
unter „Teilen“ vorstellen. Ist es nicht ein wenig anmaßend gegenüber den
Herkunftsgesellschaften, wenn die Stiftung Preußischer Kulturbesitz vorschlägt,
Objekte zu teilen, die oftmals geraubt oder erpresst wurden? Kann es ein „Teilen“
geben, wenn seitens der Stiftung noch immer Besitzansprüche geltend gemacht
werden? Ist dieses „Teilen“ dann nicht eher ein überhebliches „Teilhaben-Lassen“?

Nach dekolonialen, kritischen Einwänden bezüglich der Ausstellungspraxis und des
Nutzungskonzepts des Humboldt-Forums, bemüht sich auch der Präsident der
Stiftung Preußischer Kulturbesitz, Hermann Parzinger um den Begriff „shared
heritage“. Er lädt Besucher aus den Herkunftsgesellschaften nach Berlin ein und will
einen Dialog der Kulturen verwirklichen. Auch der globale Süden soll am
gemeinsamen kulturellen Erbe teilhaben. „Shared heritage“ als ein „postnationales
Programm“ wird als Möglichkeit gesehen, auch neokoloniale Machtverhältnisse

abzuschwächen. Im Interview mit Andreas Feddersen [4] erläutert Parzinger, dass
Teilhabe vor allem die Einbeziehung des Wissens der Herkunftsländer sei. Das heißt,
Wissenschaftler*innen sollten einen offenen Zugang erhalten, um
multiperspektivische Narrative möglich zu machen. Um Rückgabe von Objekten,
deren Aneignungsgeschichte zumindest fragwürdig sei, könne es dabei nicht gehen,
da ein Großteil der Sammlung legal nach Berlin gelangt sei.

Die Gründungsintendant*innen deklarierten das Humboldt-Forum zu einem
Geschenk an die Welt. Das Forum soll ein gemeinsames Kulturerbe für jeden
Menschen zeigen. An dieser Stelle teilen wir die Kritik von No Humboldt 21!, denn
eine Einladung  an die Herkunftsgesellschaften kann nur zynisch wirken, wenn man



DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 11/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

die weltweite Migrationskrise und die europäische Abschottungspolitik bedenkt. Die
Ausstellungsobjekte sind für den privilegierten Norden vorbehalten, während viele
Menschen aus dem globalen Süden nicht einmal die Möglichkeit haben, ein Visum
für Deutschland zu beantragen. Die Malierin Animata Traoré hat dieses Problem
passend und kritisch formuliert: „unsere Kunstwerke haben Bürgerrechte dort, wo

uns allen der Aufenthalt untersagt ist.“ [5] Eine Frage, die uns weiter ratlos macht: Wie
kann von einem “geteilten Erbe” gesprochen werden, wenn nicht jeder Zugriff darauf
hat? Parzingers “shared heritage” scheint uns eher ein Legitimationsversuch, um
Besitzansprüche zu festigen und nationales Prestige zu erhalten. Wem diese Objekte
nun wirklich gehören ist sowohl eine rechtliche als auch eine moralische Frage. Von
einem „geteilten Erbe“ kann für uns jedoch nicht die Rede sein, wenn nicht alle an
den Objekten teilhaben können.

Wir danken:

Amiel Bize, Tahir Della, Mareike Heller, Christina Heydenreich, Christine Howald,
Paola Ivanov, Duane Jethro, Merten Lagatz, Fabian Lehmann, Andrea Meyer, Regina
Sarreiter, Bénédicte Savoy, Nadine Siegert

––––

[1]  No Humboldt 21 Resolution http://www.no-humboldt21.de/resolution/.

[2] Youssefi, Lilia (2017): “Zwischen Erinnerung und Entinnerung – Zur Verhandlung
von Kolonialismus im Humboldt-Forum”, in: AfricAvenir International e. V. (Hg.) No

Humboldt 21!: Dekoloniale Einwände gegen das Humboldt-Forum, Berlin: AfricAvenir
International e.V., S. 42-61, S. 44.

[3] Ha, Kien Nghi (2017): “Imperfect Steal – Humboldts Erben in postkolonialer
Liquidationskrise?”, in: AfricAvenir International e. V. (Hg.) No Humboldt 21! 

Dekoloniale Einwände gegen das Humboldt-Forum, Berlin: AfricAvenir International e.

http://www.no-humboldt21.de/resolution/


DCNtR

Gesa Marxsen
Faruzan Abulimiti
Yosé-Gré Reenders
Armin Bestvater
Katharina Schramm
Katharina Funk
Cheyenne Thiel
Tobias Gaschler
Lea-Elisa Jakob
Vanessa Jüttner
Can Kapcik
Aaron Klinger
Felix Leikauf
Marvin Marcks

10/07/18 page 12/12

Durch den Tunnel der Kritik zum Weitblick
https://boasblogs.org/de/dcntr/durch-den-tunnel-der-kritik-zum-weitblick/

V., S.24-41, S. 37.

[4] http://kongressradio.de/portal/kswe16, abgerufen am 20.06.2018.

[5]
http://www.no-humboldt21.de/postkoloniale-migration-und-das-humboldt-forum
/.

http://kongressradio.de/portal/kswe16
http://www.no-humboldt21.de/postkoloniale-migration-und-das-humboldt-forum/
http://www.no-humboldt21.de/postkoloniale-migration-und-das-humboldt-forum/

